#### 西山石窟各說

# 另一篇 西山石窟各說

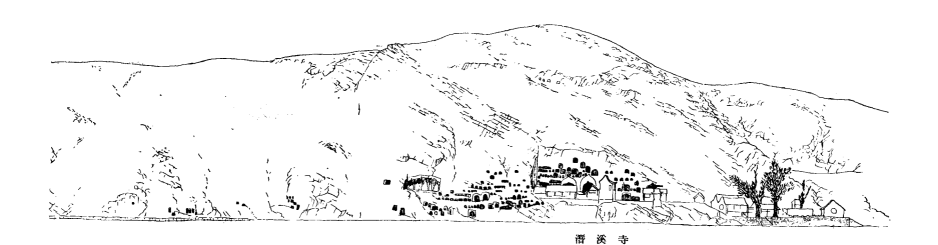
——圖版卷首、二、三——

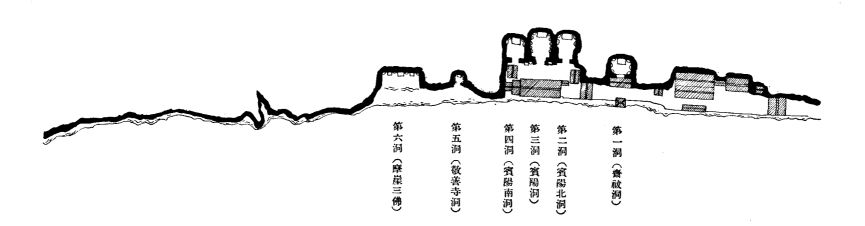
る。 圖第 三 ゐ る。 萬佛洞 龍門街を南に下ると、 いま西側を西山、 奉先寺などの主要なものがたちならび、東山には則天武后ごろの石窟四五と、白樂天で有名な香山寺とがあ 東側を東山とかりによんでゐるが、西山には北魏以來の諸石窟があり、 一二町麥畑があつて、いよいよ伊闕の闕口にさしかゝる。 東西にほゞ同高の岩山が相對して 唐の石窟も敬善寺、

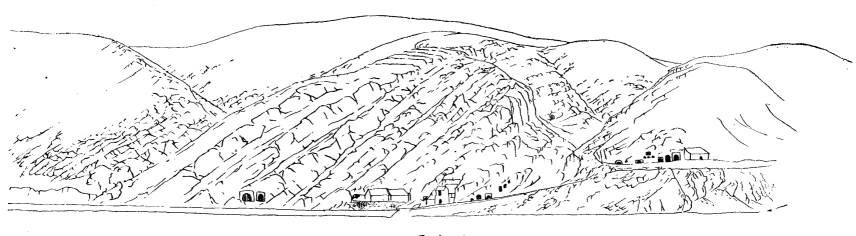
唐字洞(第十八洞)の前に橋があつて、こゝで伊水を越えるやらになつてゐる。 のである。 南群の中心はどこからも見える奉先寺(第十九洞)で、その左右下方に諸石窟が口をひらいてゐる。 わたつてゐるが、 闕口の關をおいて帝都のかためとしたことは、太和年間の造像記録、文にみえてゐるし、また正始間の造像記録之八八二 七洞から第二十一洞までが南の一群をなしてゐる。いま石窟北群の北頭に潛溪寺といふ寺がある。こゝに齋祓洞(第 にもあることである。北魏は洛陽に都をさだめると、まづこの西山に石窟を營んだが、隋唐時代はこれをうけついだ 洞)、賓陽三洞(第二、第三、第四洞)の諸石窟があり、 古來帝都を守る要衝であるから、 西山の洞窟は東面して口をひらき、その下を河にそうた道が走つてゐる。石窟の連續はおよそ南北十町に 大體において南北の二區に分けられる。北から數へて第一洞から第六洞までが北の一群をなし、 春秋時代からすでに闕塞を置いて守り、その後もつねにこれにならふ。 やゝはなれて敬善寺洞(第五洞)、摩崖三佛(第六洞)等がある。 いま奉先寺の下、 北魏にも 第

> 1 北魏の帝都は漢魏晉の洛陽で、いま白馬 立。《第一國參照)隋杜寶の『大業雜記』 「說郛所收」には皇城の正門たる端門から都城南壁正門まで九里、また同じく端 ら都城南壁正門まで九里、また同じく端 ら都城南壁正門まで九里、いまの洛 がり、南壁はいまの陽帝廟附近に至る。 「第一國參照)隋杜寶の『大業雜記』 る。《第一國參照)隋杜寶の『大業雜記』 る。《第一國參照)隋杜寶の『大業雜記』 る。《第一國參照)隋杜寶の『大業雜記』 る。《第一國參照)隋杜寶の『大業雜記』 、いまの洛

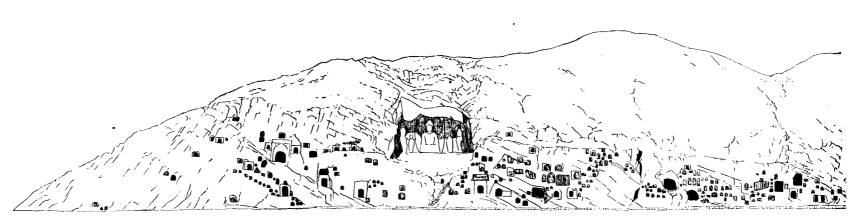
② 石刻鉄文五八一は北魏遊激校尉司馬解伯 ② 石刻鉄文五八一は北魏遊激校尉司馬といふ。正光五年の造像記(鉄 交九八二─八四一)にも闕口關曹吏とか 変九八二一八四一)にも闕口關曹吏とか 数三○地理志、河南郡河南縣の條に關官 巻三○地理志、河南郡河南縣の條に關官 があるのは伊闕關のことであらう。 があるのは伊嗣嗣のことであらう。 があるのは伊嗣嗣のことであらう。 があるのは伊嗣嗣のことであらう。





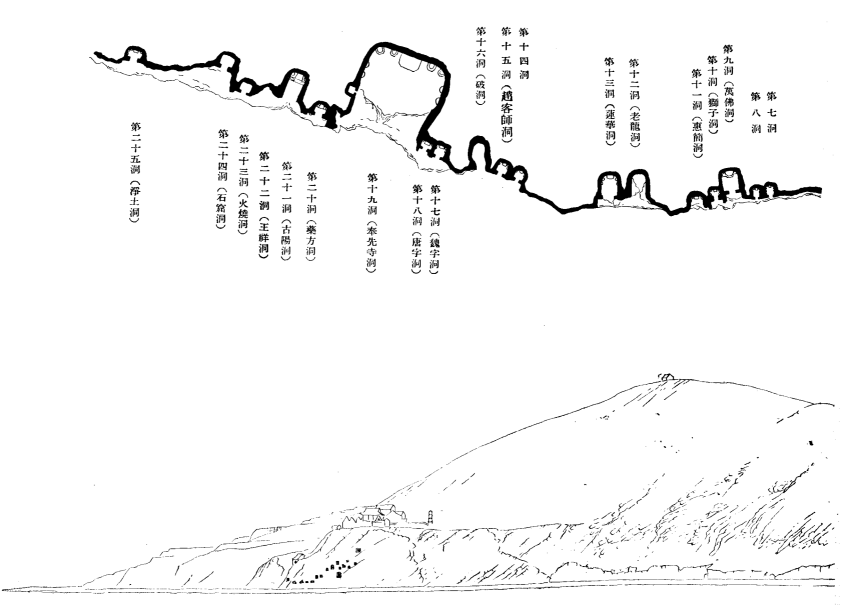


**計 経** 寺



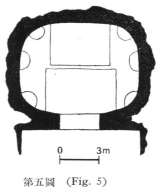
第三圖 (Fig. 3) 龍門西山全圖

香山寺



第四圖 (Fig. 4) 龍門東山全圖

#### 齌 祓 洞 第 洞



第五圖 (Fig. 5) 齋祓洞平面圖

泉が湧いてゐて、こゝに寺があり、 さしか、ると、この西山の麓に、 龍門街を南下して伊闕の闕口に

羅鼓といふのは泉水の音に對する擬聲で

ある。この下にも泉水がわきでゝゐるか

これを潛溪寺とよんでゐる。いま まつたく荒れはて、ゐるが、

賓陽洞(第三洞)を中心にして、そ

齌祓洞である。 一名こゝを羅鼓洞ともいふ。 面してひらかれたのが、こゝにいふ西山北頭の第一洞、 の前面にいく棟かの堂字がたちならんでゐる。その北門外に東 つまり

初唐の作風をしめす。第六本尊はまるい大きな面貌に脣あつく、 形をなし、天井は圓天井で、高さ約一〇メェトル六〇。 の形式をとつてゐる。襞は丸味のある、しかし飜展する斷面を ら全身をおほうて、臺座の上にふかくたれ、いはゆるもかけ座 眼も大きく、鼻梁よくとほり、肩はやゝ角ばつて、衣は兩肩か 尊の坐佛は大きく中央につくり、左右の壁に二羅漢、 二神王の像をほる。面相、姿態が端麗であつて、隋、 洞内は左右九メェトル四○に奧行六メェトル六六、ほゞ楕圓 二菩薩、 もしくは 圖第五本



第七圖 (Fig. 7) 齋祓洞右脇侍

第六圖 (Fig. 6) 齋祓洞本尊坐佛 2 關野貞、常盤大定兩博士『支那佛教史蹟』

が一般におこなはれてゐるらしい。第一して羅鼓洞とよんでゐる。そしてこの方

關百盆の『伊闕石刻圖表』には摩崖三佛 所以なきことではないとおもはれるが、 ら、こゝを羅鼓洞とよぶのも、あながち

より南で泉のわいてゐる自然の裂罅をさ

洞を羅鼓洞とよぶのは大村氏以外にみら

3 これに比較されるべき佛像は隋代と推定 四、七五)等であらう。 諸大佛(『支那佛教史蹟』第一册、圖版七 されてゐる山東盆都の駝山第三洞、雲門 Pl. 338, 344)初唐の山東歷城、神通寺の 山第一洞 (O.Sirén; Chinese Sculpture.

第二册大正十五年刊、七一頁。

5拂子、つまり鏖尾である。鏖尾と水瓶と 4 こゝでかりに飾鐶とよんだものは北魏か はよくわからないのである。 さげてゐる。しかし、その實何であるか かうをした鐶で、いつもたれた手の方に つうなもので、てうど尖拱のやうなかつ ら北齊隋頃の菩薩像のもちものとしてふ

もつてゐる。右手をあげ五指をのばし、 ややあきらかで、身光の火焰は細線のほりがあるが、 兩脇侍菩薩は端麗な優れた彫刻である。第七 左手は膝の上にさし出し小指と藥指とを折つてゐる。 右脇侍は蓮實のやうなものと飾鐶をもち、 よく見えない。 左脇侍は拂子と水瓶とをも 光背は蓮瓣と七佛のみ

阿彌陀像であらう。

らう。本尊もまた賓陽北洞などと同樣に あらはされてゐる。おそらく觀音像であ をもつた菩薩像は、すでに雲岡石窟にも  $\overline{\phantom{a}}$ 

つてゐる。。 王像二も雄勁で、 その形式は、瓔珞や肢體のやゝ硬いあつかひとともに、なほ北朝末の形式を踏襲してゐる。羅漢像二、 なかなか優秀な作である。 神

なるのであるが、 關野博士は、 伊闕佛龕碑によつて、これを魏王泰の造像とするから、 これはもつとも穩當な解釋であると思ふ。 くはしいことは伊闕佛龕碑のところで述べたい したがつて貞觀十五年頃の造營といふことに

きも三段、 洞 外 石 塔 都合五段の段成で、 洞外上方に獨立した石塔がある。 上下に遞減してゐる。この段成のやねは、初層のみ高い塔身と相まつて、塼築の塔形 圖第 八 三層塔上に大きな基壇と覆鉢とをもつてゐる。やねは三段、



を反映してゐるものである。頂上には塔身ともみえる大きな基壇 かやうな塔形は龍門にも獅子洞外浮彫 第三十第十四洞外浮彫 があつて、その上にうけばながあり、そして簡略な相輪部となる。 二第圖五十

おそらく初唐、

盛唐の造建であらう。

6 脇侍菩薩もや はり山東益都の 駝山第二 洞、雲門山第一、第二洞に近似してゐる。 塑篇』圖版二八三)、もつてこの種菩薩像 り(たとへば大村西崖氏『支那美術史彫 にはこの脇侍菩薩に似た一群の形式があ た隋開皇の年號ある莊嚴の豐富な觀音像 (O. Sirén; ibid. Pl. 337, 344, 347) \*\* の年代を推定する資料とすることができ

7この大きな覆鉢基壇が塔身にみえ、ちよ 塔のつもりであらう。 つと四層塔ともみえるが、造建者は三層

0

この塔が初唐、盛唐に盛行したこと、 京都第五册副刊、房山雲居寺研究)昭和 は水野「房山雲居寺石塔記」(東方學報) 築塔の形制を反映してゐることについて

#### 賓 陽 北 洞 洞

二洞である。 その北洞が、 陽三洞とよぶこともある。 こゝにいふ第

潛溪寺の中心をなす三洞は、

ほゞ同大の石窟で、相ならんでゐる。

むかしの伊闕三龕はこれであり、

いまはまた賓

第九圖 (Fig. 9) 賓陽北洞平面圖 がある。 形プランの奥壁に大きな龕 行九メェトル七〇。 頂中央に蓮華文があり、 左右七メェトル八七、 天井は まるく、 ほゞ方 窟

奥 周

第十圖 (Fig. 10) 賓陽北洞左脇侍諸像

1『支那佛教史蹟』第二册、七二頁。 ない。右方の像は右手に金剛杵のごとき ると、隋代もしくは初唐の製作とみられ る。肥滿した體軀に甲冑をつけ、魁偉な 門口左右の神像はごくあさい彫りであ てゐないが、一對の金剛力士像をあらは ものをもつてゐる。左方の像は何ももつ る。北魏の製作とはどうしても考へられ 容貌をあらはしてゐる。その作ゆきをみ したものであらう。

▽これはごくあさい彫りであり、また表面 ないし、さうかといって唐代だともいひ れた時代については、北魏ともいひきれ が粗で、未完成のごとくみえる。つくら にくい。洞内の樣子からいつて、前壁門

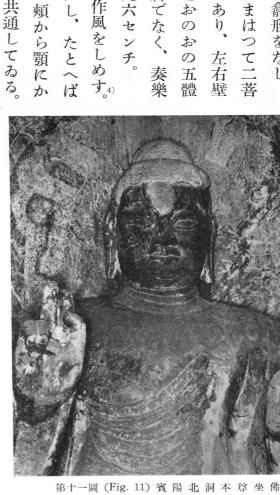
賓陽北洞 (第二洞)

#### 門 石 窟の研

圍に飛天があり、 天蓋樣の裝飾もある。 圖第 九

薩の像がたつ。圖前壁入口の左右に神王の像があり、 中央に坐佛、 の天人像であるかも知れない。その高さは約九六センチ。 配してゐる。 の腰壁には賓陽洞のどときらすい浮彫の神像をおのおの五體 石窟奧壁は左右にやゝふくれてくぼみ、 しかしこれは賓陽洞のごとき十神でなく、 左右に二羅漢あり、 また左右壁にまはつて二菩 深い龕形をなし、 左右壁

けての豐かで强い感じや、どこかに硬い表現は共通してゐる。 本尊坐像の面貌は齋祓洞などとやゝ趣をことにし、 佛像は一般に雄偉にして、隋もしくは初唐の作風をしめす。 像の方が頸ははるかに太い。 しかし、 その頬から顎にか たとへば



はやゝ顯著でなく、 は 阿彌陀像であらう。 たゞ左脇侍が明白に寶冠上に化佛をもち、 右手はあげ、 その薬指、小指をまげ、左手は前に出し、掌を下に垂れ、 いはゆるもかけ座もない。脇侍菩薩や羅漢像は本尊よりも、より以上に第一洞の菩薩ににてゐる。 觀音像であるらしいのは、 前者とちがふところである。おそらく本尊 小指と薬指はまげてゐるらしい。 衣の褶

はほゞ完全なドームである。 も唐草文樣が磨滅しながらのこつてゐる。 拓影上部に三角形と垂幕との天蓋樣の裝飾もあるが、萎縮してゐる。 がたい。床にも賓陽洞と同樣に蓮華文の浮彫裝飾があるが、その形式はまつたく隋唐の式布。家である。 光背の蓮華文や唐草文や火焰はほとんど線刻のやらなもので、 天井の裝飾とともに萎縮して、 作ゆきは上々といひ また閾の上に 窟 頂

思はれる。 この窟は全體に壁面があらけづりのま、のこされて、 賓陽洞を念頭におきつゝその主要な部分に尊像をほりつけたものであらら。 その點は賓陽洞など、大いにちがつてゐる。 どことなく未完成の觀をあたへる。 おそらく北魏の未完成窟を利用し、 それに窟頂などは正しい 唐初に造營したものと

像記の佛龕であらう。 第三洞との中間に北齊の造像碑がある。 五尊の坐佛であるが、 はなはだおぼつかない作である。 簡單な碑形で、 螭首も粗略な作である。 垂衣の下に蓮瓣の座がみえ、 その北側にあるのはこの造 基壇には

香爐を中心にして獅子、

力士像がある。

口左右の神像と關係があるやうにみえ

4 本書一○頁註(3)參照

5 中央に二重の蓮華文を配し、まわりに飛 へない。 の作とも考へられるが、はつきりとはい 賓陽洞との一致からいへば、北魏のとき および賓陽南洞と同じである。しかし、 飾をつくつたところは、まつたく賓陽洞、 天を配した上に、その下ばに天蓋樣の裝 てよくわからない。たゞその意匠構成の いまは後世の加飾のために模糊としてる

6 闞の唐草文樣も、 床の 唐草文樣 と 同樣 する。いつの作とは明確にいへないが、 で、賓陽洞の床文様とはあきらかに相違 代か、初唐ごろのものであらう。 北魏の作でないことはたしかであらう。 しひてその年代を考へれば、おそらく隋

- これを唐初といふのは伊闕佛龕碑を考慮 にいれてのことである。

この碑は、シャヴァンヌには大唐貞觀十 尾』卷一には北齊の碑としてゐるが、な 年正月廿一日」とし『金石萃編』卷二七に 造像碑は『中州金石考』には「大齊□□ の碑を現地にみたときには末尾につぎの いろと説がある。しかし、われわれがこ つて、とにかく、この碑についてはいろ ャヴァンヌはこれにしたがつたまでゞあ ほ貞觀の刻ではないかと疑つてゐる。シ は北魏太和十七年とし、『潛研堂金石文跋 五年正月廿一日の洛州鄕城老 人 造 像 碑 (錄文八四四)としてゐる。洛州鄕城老人

同此、、、云不、、、名昭、、一下齡 大齊大、、、、玄八、、日丙、、

ともかく北齊の碑ではあるが、日付がち ほかはない。大はおそらく天保か、天統 いへないから、記して將來の調査をまつ るとおもふ。たしかなことはいま何とも がひ、末行の文字もちがひ、別の碑であ 七)のいづれかである。 年(西曆五五五)か、天統三年(西曆五六 で、それに玄の年にあたるものは天保六

#### 賓 陽 洞 第 洞

圖版四—一一——

りさまである。さきに企畫されたこと、 **窟中もつとも完備した大窟といつてよい。すなはち同じ北魏の大窟であつても、古陽洞、** また、むしろ後人が勝手のやり方でつぎへつぎへと改造してゆくうちに、つひにその造像が全壁におよんだといふあ といふ點で最初からの一貫した企畫がみられず、最初未完成であつたものを、あとから完成させたともいひらるが、 第二洞にすぐ隣接する第三洞はいはゆる賓陽洞である。賓陽洞の名はいつから起るか知らないが、この窟は龍門諸 たとへば左右壁や前壁の龕配分のことなどを考慮して、それに調和するやら 蓮華洞などでは、 窟の統一

のである。 業は當然、北魏帝室の發願をおいては 異にしてゐる。このやうな大規模の事 國二十四年頃、 考へがたい。たゞ惜しいことには、 完全に遂行されたものとして注意され の大きな洞窟が統一的な計畫の下に、 られてゐない。しかるに賓陽洞は、 につくるといふことは、ほとんど試み か蓮華洞とかのごとく、左右壁の統一 な統一的事業として完成され古陽洞と るのである。この窟の天井、奥壁、 ない佛龕の配置とは、 優秀な彫刻が少からず害せられた 前壁は佛像彫刻とともに大規模 大なる破壊をからむつ はなはだ趣を 左 民

獅子

第十二圖 (Fig. 12) 第三洞賓陽洞平面圖

ほつてある。 自開場谷」「徳水相連繞化城」といふ聯が ある。また左右に嵌入した石に「香林別 け、その額に賓暘洞とほつた石があげて もと洞口のそとにさらに塼築の入口をつ

本書四〇頁以下、蓮華洞、八七頁以下、 古陽洞を参照せよ。

石窟總論のうち龍門石窟三所の項(一二 いては後に詳論したい。本書第三篇龍門 賓陽洞が北魏帝室の造營になることにつ

六、一二七頁)參照のこと。

賓陽洞

(第三洞)

#### 間門石窟の研究

てせばめられ、 く波狀の唐草文帶のあることなどがわかる。 外 たゞこの尖拱の額はこの塼築の上にあらはれてゐて、外緣に火焰の彫刻があること、 さて石窟の入口は割合に大きく、幅五メェトル三○ばかりあるが、いまは後世にきづかれた塼築によつ わづかに三メェトル九〇しかない。したがつて、 入口の拱門はこの塼築のかげにかくれてよくみえな また拱梁にそつてめづらし

身を單純にしたが、これは北魏力士像の一般的特徴をなすのである。 衣文の襞はごく薄い平面的な浮彫で、斷面に丸味なく、平板をかさねたやうな彫法である。そしてその衣文はしづか がひるがへつてをり、そのすそは前にたれ下つて、 K の齒列はあらはに、脣をかみしめ、頸部は至つて短い。斜の顏があらはす立體的な面相に比して、體軀は平面的であ 眉 にらしろに流れ、たくましい足くびに至つてゐる。かくてこの像は立體的な上半身に變化をあらはし、 てゐる。 から目へかけて彫法の立體的な迫力と、顔面全體の抽象的な硬さとは、特殊な精神的內容をあらはしてゐる。 上層 力士は破損してゐる。左の力士は頭部をやゝ右に向けて、洞窟拱門の方を斜ににらみ、 この拱端から左右に屋根形が彫つてあつて、その下に巨大な力士像がある。左の力士はよくのこつてゐる。圖版 左手は腰のあたりで劍か、棒のやうなものを握りしめてゐる。おそらく金剛杵 Vajra であつて、 この像は金剛力士 Vajrapāni であらう。兩手ともその指のあらはし方は素朴である。肩にはひれ形の肩衣 頭上に短い筒形の三面冠をいたゞき、ひたひはひろい。面相表現は北魏式のきはめて强いかたちをしめし、 腹の下でX字形に交つてゐる。 下端のとがつた板狀の頸飾をつけ 上半身をその方にのり出し 右手は開いて胸 平面的な下半 右

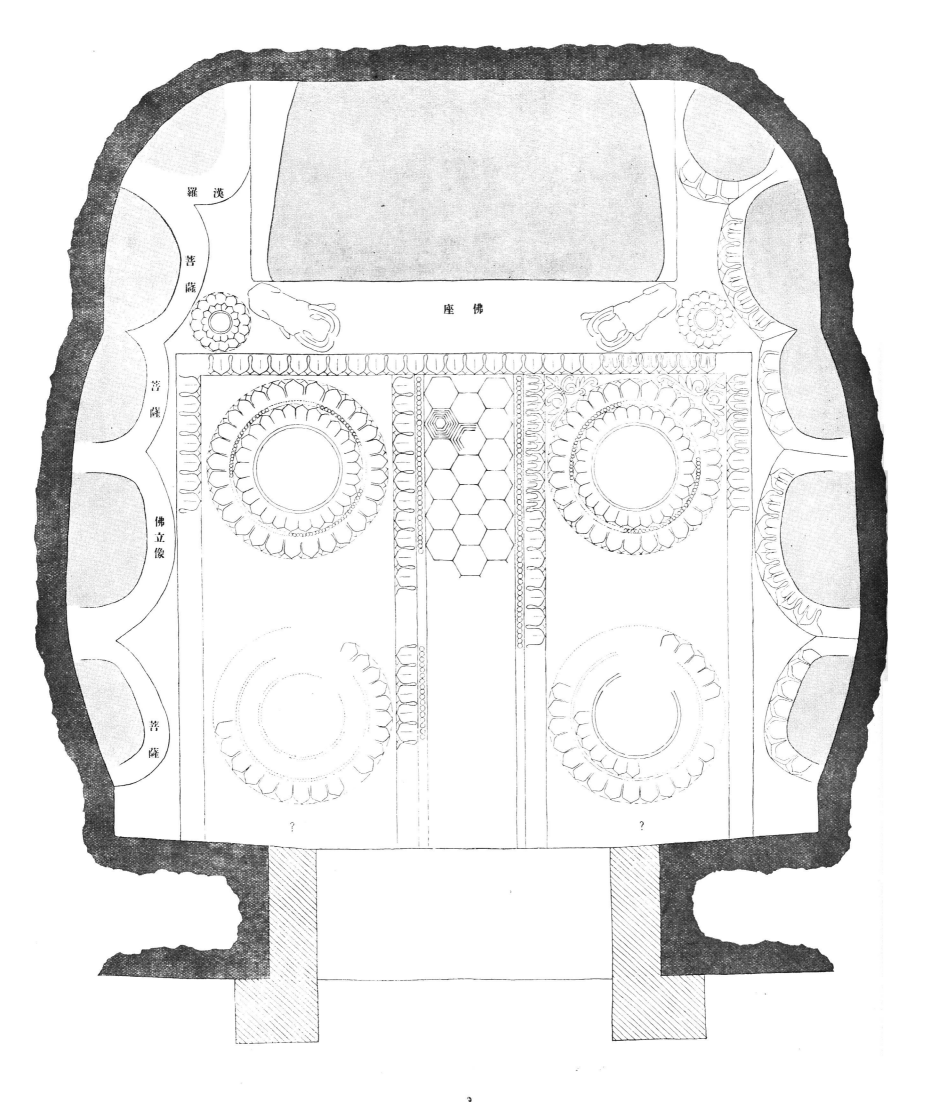
外壁右方力士像の外側に隣して、いはゆる伊闕佛龕碑圖版がある。

二羅漢、 配してゐる。 りだしてゐる。過版 左右壁の龕にあたる部分もやはり、一センチ上り、その上にそれぞれ佛立像を中心とした三尊像を 實壇である。 完好なひとつの圓頂石窟を形成してゐる。龕の部分にあたつては、どれも一センチばかり高く、低いながらも一種の 深さ四メェトル八○の龕形あり、左右に深さ一メェトル四○あまりの龕形があり、 トル六〇ある 面 二菩薩をそれぞれ蓮座の上につくり、 正面奥壁は、 入口の幅五メェトル二四、石窟の奥行は約六メェトルー -幅は奥で七メェトル七○ある。第4 すなはち幅の方がやゝひろい長方形をなす。 これより奥に 中央に幅五メェトル七五、奥行三メェトル八〇の方座をつくり、佛坐像を安置し、 また本尊寶座の前には全長一メェトル五〇におよぶ石の獅子一對をほ ―正確にいふと右方が六メェトル、 この三つの龕形が渾然と融合して、 左方が六メ 左右に

く類例がない。

あ方とも頭部は破損してゐる。比較的頭は小さく、體軀はほそい。腰をおとし、 にあがり、はねをならべたやうにさばいである。頸の毛は胸からわかれて、左右である。頸の毛は胸からわかれて、左右である。古陽洞の獅子よりもはるかにす

6 この種の唐草文樣を石窟の床に見ることは、すでに同年の調査で知られてゐた。は、すではち、南響堂山第五洞がその例である。(長廣、水野『響堂山石窟』 圖版二三、六三)しかし、それは賓陽洞よりもおくれた北齊時代のものであつた。ところが昭和十三年、われわれの第一囘雲岡石窟調査において、はからずもこれに酷似する床の唐草蓮華文、龜甲文を、雲岡第九る床の唐草蓮華文、龜甲文を、雲岡第九ならず、構成までが一致してゐるのは注意される。水野「雲岡石窟調査記」(東方ならず、構成までが一致してゐるのは注意される。水野「雲岡石窟調査記」(東方ならず、構成までが一致してゐるのは注意される。水野「雲岡石窟調査記」(東方



9 1 2m 第十三圖 (Fig. 13) 賓陽洞床浮彫文樣圖

### 龍門石窟の研究

あり、 をあらはしてゐる。つまり、淨土の蓮池にかたどつたわけであらう。屬版九上左、 兩側には直徑八一センチの蓮華文、その間には流水渦文があり、 文樣の絨毯をしきひろげたどときものであつたらう。なほ、一段高い實壇の上にもからした文樣はつくられ、 らく盤龍の文樣をいれたらしい。そして圓い蓮華文がのこす四方の隅角は、二枝にわかれた忍冬唐草でうめてゐる。 文は蓮瓣を二重にし、その中間にせまい連珠文の帶をつくる。子房内部には、 いま入口にちかい前方部は磨滅してゐるのでよくわからないが、もと一面にあつたことは確實で、あたかも華麗な花 蓮瓣文帶がある。そして、そのそとのひろい區域には、それぞれ前後に二個の華麗な蓮華文をつくる。拓影 中央に、參道のごとき一條の帶あり、龜甲文をいれる。龜甲文帶の左右には、それぞれ、せまい連珠文帶をへ ひろい床の面は一面にあさい浮彫の文樣がある。三圖 その渦文の中心には水禽や、游泳してゐる人物など すなはち、周緣に一條の蓮瓣並列帶―三一センチ― いま磨滅してよくわからないが、 獅子の おそ 蓮華

らずしも當初の色彩ではない。 ばされたやうな迹がない。これらの天井浮彫はもと美しく彩色されてゐたらしいが、 その繊麗さにおいてははるかにこの方がすぐれてゐる。天人の肢體もまた自然で、蓮華洞のそれのごとく特にひきの これにむかつて飛んでゐる奏樂の天人を、左右にそれぞれ四人つくり、また別に供物をさゝげた剃頭圓光の飛天を二 人左右に配してゐる。 爲版 天 井] 内部には多數の子房をあらはし、 天井は不規則ながら、 蓮華のほりは、 前述のごとく穹窿頂をなし、中央に菊の花のやうな二重蓮瓣の蓮華をいたゞく。常 中心にはやゝ大きな圓形の穴がある。奧壁本尊の光背は高く窟頂の蓮華に達し、 蓮華洞天井のそれのどとく强く凸出せず、むしろあさい浮彫であるが、 いまのこつてゐるものは、 かな

のに眉目の秀でてゐること、鼻の大きいことを强く印象させる。 ことを印象づける役目をなしてゐる。要するに、顏面の輪郭に比して眉・目・鼻が大きくあらはされ、この像を拜するも たりの大きいことは、一方では眉の弧線を大きく美しく張るのに効果があり、他方では目の細い割に兩瞼の厚つぽい ことである。そしてこのことは、この佛の面相をひどく非現實的な、神秘的なものにしてゐる。この目と眉とのへだ 下の瞼は大きく、鼻はやゝ不細工にひろい。渦版しかし、もつとも顯著な事實は目と眉とのへだゝりがはなはだ大きい はゆる五尊像の形式をとつてゐる。本尊は、 壁山 後壁は龕のやらにくぼみ、寳座上には結跏趺坐した巨大な佛像があり、左右に二羅漢二菩薩を侍立させ、 頭髪が波形で、額せまく、眉の弧線大きく、目尻が左右に長くひき、上 いひかへれば、この龍門佛像中の代表作は、 北魏龍

れてゐない。
れてゐない。
れてゐない。
ながつた眉目をもつてゐる。雲岡の比較

8この並行弧線もひきのばせば 圓 圏 と なる。頭光のそれとともに壁畫であればくまどりであらはされるところである。或はさういふところにされるともに壁畫であればく

9 左右二人の脇侍羅漢を老若二體につくる つたし、最初に佛の衣鉢をうけついだも 迦葉 Mahākāśyapaは弟子中の最年長であ また容姿も端麗のきこえが高かつた。大 Ananda は釋尊のいとこで、若かつたし、 ことは至極もつともと考へられる。阿難 して、一般驚聞を代表してあらはされた 侍した阿難とが、釋迦の弟子中の弟子と つかへあるまい。けだし、付法藏第一の たとへば道宣の『集神州三賓感通錄』や西 Collections of the Art Institute of しかし、いまこれを北魏のものについて 單に二聖僧などゝいつてゐる場合もある は教團の上首たる大迦葉と釋尊に常隨給 大迦葉と付法藏第二の阿難とが、あるひ 確めることはできぬが、同樣とみてさし Chicago. Chicago 1927)等である。また 京法海寺僧惠簡造彌勒像記(錄文一八) Stele of the Wei Dynasty in the (Ch. F. Kelley, A Chinese Buddhist また西魏大統十七年馬信緒寧等造像碑 鬘等造四面十二龕像(開封河南博物院藏) 記(錄文八〇五)開皇二年吳野人妻桑勝 これをはつきりと阿難といひ迦葉といつ てゐる。たとへば牽先寺大鷹舍那佛像龕 二體につくつてゐる。隋唐の造像記では となつた。蓮華洞の脇侍二羅漢も老著の してそれが北魏にまで遡ることが明らか 門齋祓洞、賓陽北洞もさうであつた。そ ことは隋唐時代では一般に行はれた。



第十四圖 (Fig. 14) 賓陽洞天井蓮華及飛天圖

門の佛像彫刻がいかに眉目の表現を特殊化したかを祭せしめるに足るものである。兩肩はやさしくやゝなで肩である はゆるもかけ座の形式をとつてゐる。 胸はらすく腹の方が出てゐる。 肩幅は堂々としてよく面相にかなつてゐる。 指は多少柔軟さをねらつてゐるが、まだ石彫の硬さが克服されてゐない。裳の衣文は臺座前に垂れさがり、 右手は胸にあげ、 衣は兩肩をおほひ、 左手は胸より下げてゐる。掌の部分がやゝ大きく、 垂下した衣文の平行線はきつちりと折り目正し かつ厚味が V

ことを想像されたい。 枝上に坐して佛に讃仰供養する天人をかさねてゐる。これらの裝飾は彩色がほどこされ、その效果は燃えあがる一種 らせてゐる。 た佛頭をとりまく圓形の頭光は、 端が窟頂の蓮華文にまでのび、 精神的昻揚である。 このすぐれた本尊坐佛には、 頭光と身光との間にできるやゝ三角狀の餘白には、うちより火焰、つぎに並行弧線、最後に挺出する蓮 しかもその激しさのなかにしづかに古拙の徴笑をたゝへて、永遠を見つめてゐる本尊がいます また、よくこれに應ずるすばらしい光背がある。圖 後壁一面をおほつてゐる。火熖は漢代以來盛行した鳥頭樣の曲線を巧みにつかふ。 瓣の多い複瓣蓮華文を中心にして、二三の圓圈、さらに華麗な波狀唐草文帶をめぐ \_ 八版 巨大な火焰の擧身光は、その光 ま

若い比丘形で、 から兩腕、 左右の比丘像は本尊光背の外區火焰中に侍立し、 本尊に一致する。 さらに兩脇にゆるく垂れさがつた衣文の線はやはらかく美しい。 それぞれ迦葉と阿難とをあらはしたものとみとめられる。眉目はながく、 頭部やゝ大きく、頸は細い。 その高さは本尊の腕あたりにつく。圖版 兩手は胸のあたりにあげ、 香爐のやうなものをもつてゐる。 口唇には古拙的微笑をたゝ 左は年老いた比丘、 兩肩 右は

のことは左右壁の脇侍菩薩にはみられない。本尊脇侍はその大きさ、 の脇侍より區別される。 ば丈高い寳冠をいたゞき、體軀に比べて頭部がいちじるしく大きい。衣文の上に肩から連珠の寳飾をかけてゐる。こ 左右の脇侍菩薩は本尊火焰光背の外に接して、侍立する。同の 火焰光背は實珠形で頭部に比して小さい。圖版 頭部は破壞をらけてゐるが、關野博士の寫眞によれ 寳珠飾、 また複瓣の蓮座などによつて、 左右壁

薄浮彫によつて小さい合掌讃仰の天人や比丘が一面に彫られ、華麗をきはめたのであるが、 に破壊され、 この脇侍菩薩と比丘像との中間、及びその光背の上部、すなはち奧壁本尊光背と左右壁本尊光背との間の空白には むごたらしい鑿迹が見るものゝ心を傷ましめるのみである。高、版 今日では心なき暴民のた

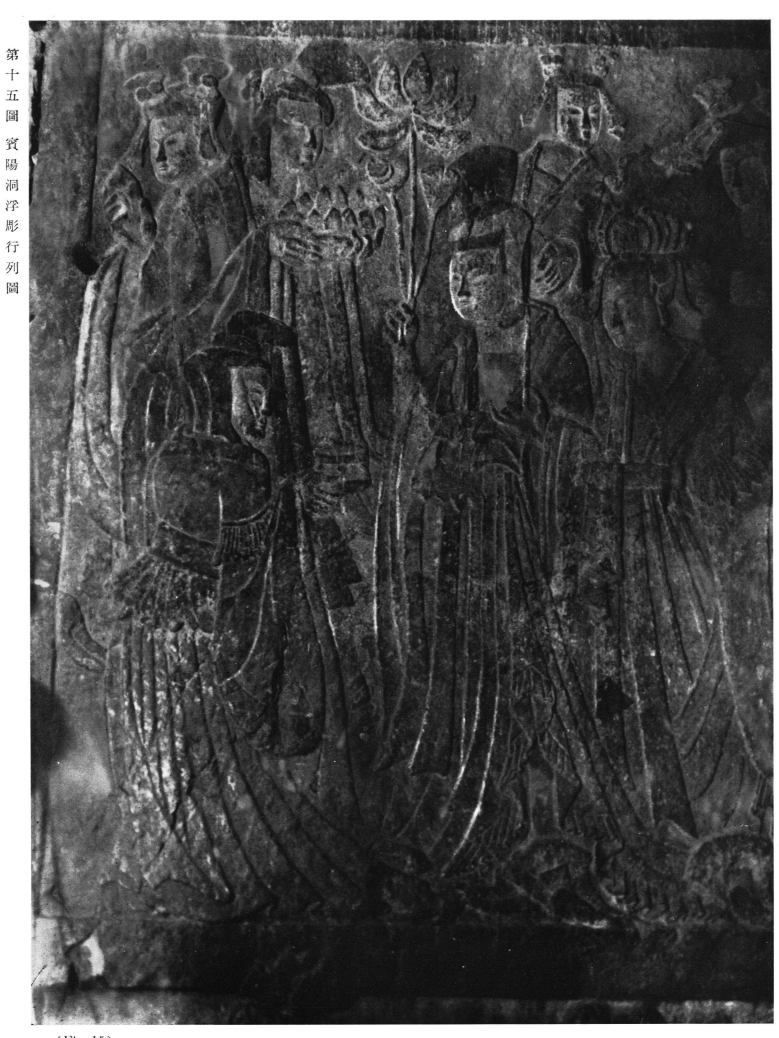
左 右 壁 左壁と右壁とには全く同一の三尊佛がある。 佛立像を本尊とし、 左右に二菩薩をおく。 天井に接する

> 10この連錢文橫帶は當時の建築ではちやう どなげしにあたるものである。服虔など ごとき場合も考へられるので、これをそ の一例とみることができよう。 こと、あたかも漢の列錢文の塼にみるが それが列銭をもつてなげしの意匠とした 説」夢殿、第十九卷)したがつてまた、 て察せられる。(村田博士「支那垂木瓦序 を銜み、是れ列錢なり」とある句によつ つたことは班固の「西都賦」の「金釭に壁 さまが、あたかも列錢のごとき狀態であ 具、つまりは壁中の横帶に璧を嵌入した かれたところである。しかもその金塗金 嵌入したことは村田治郎博士のすでにと 具でかざられ、また玉璧、明珠、翠羽を 注)である。漢代の壁中横帶が金塗の金 のいはゆる壁中の横帶(『漢書』 卷九七下

12 宋蝁良耶舍譯『觀無量壽經』に「頂上には定法の中に一の立化佛あり、高さ二十五年旬なり」といふより、實冠に化佛のあものをもつて觀世晉菩薩とし、また同經によつてその對者を大勢至菩薩とし、まによつてその對者を大勢至菩薩とし、まにいへば、この化佛は坐佛であつて、立にいへば、この中尊を阿彌陀佛と場であつて、立たがつて、この中尊を阿彌陀佛と強帝とし、またがつて、この中尊を阿彌陀佛と働ずる。しかし、嚴密によつてそのシンボルなる資和を見ない。となる事を表表している。

3 釋迦、阿彌陀、彌勒をかくのごとく三方なかどうかは、どうも疑問である。 上掲『響堂山石窟』三三、三ことがある。 上掲『響堂山石窟』三三、三四頁。 しかし、それが、こゝまで遡りうのとがある。 解迦、阿彌陀、彌勒をかくのごとく三方

八



(Fig. 15)



(塚本博士撮)

(Fig. 16)

び三角垂飾には、 法隆寺金堂の天蓋とほゞ同じやりかたである。まづ連銭文の横帶があり、それに二段になつた鱗狀の垂下物があり、 さらに三角形の垂飾がある。三角形垂飾の下地には、 一帶には、奧本尊の光背わきから脇本尊の上をとほつて、前壁へまはる天蓋風の浮彫裝飾がある。湍、版 **緑青、黄土等の彩色が華美にほどこされてゐる。** ひとつひとつ線刻の蓮華文がある。 規則正しい襞をもつた短い幕が下つてゐる。そして鱗狀、 連錢文の横帶の上には、火焰珠と蓮枝とが交互に配置されてゐ 天蓋はわが國 およ

てゐる。たゞちがふことは周緣の火焰がやゝこまかなことゝ蓮枝に讚仰の化生がゐないことである。 鋭い精神的な表現は、雲岡第六洞上層の佛立像からの展開である。この本尊の光背もまたよく奧本尊の光背に一致し 體軀をすつかりつゝみながら、衣文のはしが各所にしめしてゐる銳角的な表現は、自由空間を利用した立體的な彫刻 といふより、平面描寫風な、どこかに立方體風な、したがつて抽象的なものたらしめてゐる。 上下をさし、薄板をかさねたやらな衣が、この腕から、また肩から、やゝ下びらきに垂下してゐる。堂々たる本尊の 本尊立像は大きく、 顔はやゝ丸く肩幅もひろい。この立像が特に横にひろい感をあたへるのはそのためである。手は腹部にあつて、 堂々たる作で、龍門における北魏佛の代表的一形式である。糸骨 奥本尊と同系統の作風をしめ そしてこの抽象的な、

三釋迦佛と考へられるとき、 もしこれによって、 四體ある。いづれも酷似し、實冠丈高く、目鼻たちとほり、頸に飾をつけ、兩肩に天衣をたれ、下裳は自然に裾ひろ しかし、それにしても、この三佛並置の形式は直接には雲岡石窟に傳統を有するものである。いま雲岡石窟の三佛が て奧本尊は左右の阿難迦葉の聲聞形から、一應釋迦佛と考へられやうから、 がりになつてゐる。 この本尊大光背はよく脇侍の實珠形光背を包攝し、そこに左右の脇侍菩薩が侍立する。爲≒六爲この小脇侍は全體で この像を觀音像と斷ずれば、左脇侍は大勢至菩薩、 光背は實珠形、火焰と蓮華で、簡單で小さい。注意すれば右壁右脇侍の實冠上には化佛がある。 一應こゝも三釋迦佛と解釋する方が穩當なやうにおもふ。 右壁本尊は阿彌陀佛といふことになる。 左壁本尊はさしづめ彌勒佛であらうか。 そし

門に行つたのであつたが、驚いたことにはこれらの浮彫はすつかり、搔きとられ、 なほ忘れることができない。 れの心は完全にうちのめされた。 くひ入つてゐるわけであるが、こゝに賓陽洞で有名な浮彫の傑作がある。 他の三面とちがつて、 いまわれわれは不完全な古い寫眞や拓本にたよつて、考察をすゝめなければならぬ。 これは惡魔のしわざだ。 前壁は垂直の平面である。嚴密にいへば、これから少しはみ出して、 やりばのない憤懣に一日を心苦しくすごしたことは、 われわれはこれに多大の期待をかけて、 一面に見る生々しい鑿迹にわれわ 左右の壁に いま 龍 そ

> が、上掲『響堂山石窟』三三頁参照。 (A. Foucher) シャヴァンヌ(E. Chavannes) 兩氏に説があるが、われわれは それとは別の理由から三釋迦佛と解して それとは別の理由から三釋迦佛と解して とれらは別の理由から三々が、われわれは なる。いづれ詳論の機をえたいとおもふ のる。いづれ詳論の機をえたいとおもふ

15この浮彫はいまアメリカに渡つてゐる。にしまはれたま、になつてゐるといふ。 それは、支那人の對米感情を慮つてのことらしい。これは不幸この上ないことである。さしあたり支那人が氣を大きくもある。さしまなな声をある。さしあたり支那人が氣を大きくもある。さい、それにもまして、のぞましい。さらに、それにもまして、のぞましい。さらに、それにもまして、のぞましい。さらに、それにもまして、のぞましい。さらに、それにもまして、のでましい。これは不可能な夢では、そしてこの浮彫が再びもとの賓陽洞で見出されることだ。これは不可能な夢でない。

ないことをこゝにことわつてをく。した。いくらかあいまいなところがあるした。いくらかあいまいなところがあるのは、寫眞の不充分な資料で無理に書いのは、寫眞の不充分な資料で無理に書いるこの圖は大橋孝吉氏をわづらはして作成

17 E. Chavannes; Mission archeologique dans la Chine septentrionale, tome I, p. 330 において、この浮彫行列が伊闕佛 p. 330 において、この浮彫行列が伊闕佛 p. 340 において、この浮彫行列が伊闕佛 p. 350 においた また 異でりる。

IS この形式のくりがたはその當時の佛像臺座にしばしば見られる。殊に金銅佛の臺座に多い。これがのちになると、のんびりしたかうざまらしいかうざまに變化する。北魏正光三年金銅三奪佛 立 像 臺座 (O. Sirén, Chinese Sculpture. PI. 154) 開皇十三年范母等造阿彌陀像臺座(ibid. Pl. 319)唐乾元元年金銅棺臺座(ibid. Pl. 421)とを比較せよ。

19維摩の方便の病によつて、これをみまつ

賓陽洞 (第三洞)

のためにまづ全體の構圖を復原して見た、それが第十八、十九圖である。

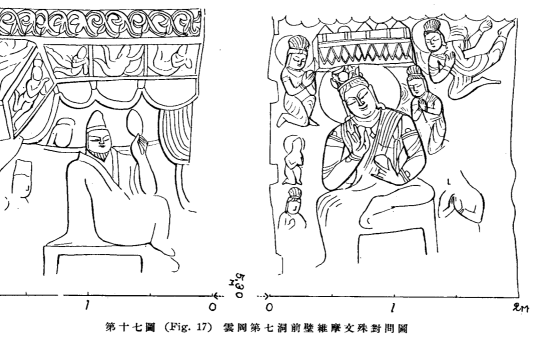
當時における繪畫の一斑も推察されるといふものである。 段は帝王后妃の行列、 これによれば、 腰壁の上が上中下の三段にわかれてゐる。上段は維摩居士、 腰壁は十神である。それは一樣にどく薄い浮彫である。 それにまた巧妙な構圖、これによつて 文殊菩薩の對問、 中段は佛本生譚、下

## 第一、維摩文殊對問圖

いものがみえる。
り、力士らしいものがひとり立ち、右上の隅には合掌せる天人らしひとり後にふたり、文殊菩薩のかたはらには羅漢らしいものがふたは往訪の文殊菩薩である。維摩のかたはらには侍女樣のものが前に人口の兩側に相對してゐる。右は几帳のうちにある維摩居士、左

へる。 とは、 飛來する三萬二千の几帳を想像せしめ、すこぶる動的な印象をあた が飛び來るところである。左の方を大きく、右の方を小さくしたこ えてゐるのは、文殊にしたがつて來た諸衆のために三萬二千の几帳 のリズムは自由で美しい。右の上隅に蓮座にのつた二つの几帳が見 樣のからざまがくりぬかれ、 が、流麗な襞をつくつて長く斜に流れてゐる。 のやうな枕によりかゝつてゐる。ゆつたりと身體にかゝつた衣裳 ンサス樣のものが交互にならぶ。垂幕のいく段にも區切られた弧線 るが、その維摩がいまは病氣である。右手に羽扇をもち大きな米俵 維摩は在家の居士である。 その下を脇佛の光背で切りとつたこととともに、 几帳の屋根には實珠と化佛のあるアカ **冠帶をつけた長髯の老人であらはされ** 几帳の臺座には火焰 陸續として

胸邊にとゞめてゐるが、かすかにあとへひいてゐる衣端には、その釋尊にえらばれて病中の維摩をとふ。こゝでは蓮座上に坐し、手を文殊菩薩は簡單な頭冠、瓔珞で、蕭洒たるかつかうである。いま



第六章第二節を見よ。 第六章第二節を見よ。 第六章第二節を見よ。 第六章第二節を見よ。 第八章によって空の理をといたもので を所收)によく要約されてゐる。なほ水 を別を植史」(昭和七年刊、岩波哲學講 の光景は和辻哲郎博士「日本に於ける佛 の光景は和辻哲郎博士「日本に於ける佛 の光景は和辻哲郎博士「日本に於ける佛 の光景は和辻哲郎博士「日本に於ける佛 の光景は和辻哲郎博士「日本に於ける佛

22 天龍山石窟では東隗須の第二桐左壁、第第二洞、第六洞、第七洞すべて前壁の入中左右にある。この賓陽洞の浮彫はこの裏岡石窟の傳統をうけついだものと思は、調右壁にある。

第三册圖版三五) 27龍山石窟では東魏頃の第二洞左壁、第

a 東魏武定元年邑義五百人造像碑浮彫(秋山光夫氏「北魏像碑の維壓變相圖に就いて」(考古學雜誌、第二六卷十號) O. Kümmel; Jörg Trüebner Zum Gedächtnis, Berlin 1930, Tafels 62,63) 藤木正一氏蔵 三尊佛背面線刻

フリア美術館所藏 三尊佛背面線刻(東方文化研究所資料)

(O. Sirén; Chinese Sculpture, Pl. 140)

盧商會保管

(孝昌三年)三尊佛背面面彫

(ilid. Pl. 153)
Van der Heydt 氏藏 天平三年五尊佛 背面浮彫 (ilid. Pl. 177) 背面浮彫 (ilid. Pl. 233) 年碑像浮彫 (ilid. Pl. 233)

2M

 $\frac{1}{0}$ 

などがあげられる。

問答を聞からとする八千の菩薩、 來訪の動作がしめされてゐる。上に鱗狀の天蓋があり、寶珠が飛んでゐる。 五百の比丘、 百千の天人をあらはしたものであらう。 かたはらの比丘力士等は、 随行してその

洞諸龕に、雲岡では第一、第二洞、 はれたことはいふまでもないが、これに關する圖像もさかんにつくられた。たとへば龍門では第十四洞左右龕、 しばしばもちひられた。そして、その場所は石窟の入口とか佛龕の上がもつとも多く、 この話はもとより『維摩詰所説經』(姚秦鳩摩羅什譯)三卷によつたものである。『維摩經』が六朝時代にさかんに行 あるひは龕上左右に多く描かれたのもこの傳統をうけついだものである。エタ 第六洞、第七洞などに、天龍山では第二、第三洞、さらに北魏北齊の碑像類にも窓 敦煌千佛洞の唐宋石窟で前壁 蓮華

### 第二、本 生 圖

右方は須大拏太子の本生、左方は薩埵太子の本生である。

ら婆羅門が二兒を乞ひらけ、天王釋が婆羅門に化し妃を乞ひらけるのであるが、この浮彫に二兒が歩行し、 法による重疊たる山嶽がそびえ、樹木がたちならぶ。そしてそれを境として、つぎの場景にらつるのである。 してゐるのは二兒を手ばなしたときのことであり、その前に杖をついて立つてゐるのは天王釋らしい。右端の仙人は の父母か、それとも國の重臣かで、太子と妃が正に辭別してゐるところである。つぎはいよいよ車馬を與へてしまつ に檀特山に追放されることとなつた。それで妃および二兒をともなひ山にむかふのであるが、 太子が山中で會つたといふ壽五百歲の阿州陀道人であらう。 須大拏太子は葉波國に生れ、布施を好んだが、國の至實たる白象を乞はれるまゝに一梵志に與へたことから、 やむなく徒歩で山中に入る光景である。おのおの一兒をいだいて山にむかつてゐる。こゝからこの時代特有の描 順次馬、 車、二兒、妃とあらゆるものを與へてすこしも惜しむところがない。いま浮彫左端の人物は太子 途中また婆羅門の乞ふ 妃が合掌 これか つひ

べてゐるから、當時においてもひろく知られてゐたはなしであらう。 かれた壁畫はこの前驅をなすものであり、碑像類にあらはされたものも一二例あり、宋雲の旅行記にもその遺跡をのかれた壁畫はこの前驅をなすものであり、碑像類にあらはされたものも一二例あり、宋雲の旅行記にもその遺跡をの るが、そのはなしはほゞ一致してゐる。これを石窟にほるものはほとんどないが、敦煌千佛洞第百三十五洞前壁に描 須大拏太子本生譚は西秦聖賢譯『須大拏經』、吳康僧會譯『六度集經』卷二、吳支謙譯『菩薩本緣經』卷上にでゝゐ

摩訶羅陀王の王子として生れ、兄ふたりとともに竹林中に入り、一虎とその七子が飢餓のために死に瀕してゐるのを つぎに摩訶薩埵のはなしは、 憫れみをおぼえ、みづからその餌食とし相果てるといふすぢである。左の方に山嶽と樹木とを北魏風にあらは 餓虎投身のはなしとしてわが國の玉蟲厨子にもあらはされて有名である。 摩訶薩埵は

4 敦煌千佛洞において維摩文殊像が石倉前壁入口の左右に描かれたこと は 第 一洞(Pl. XI) 第八洞 (Pl. XXXVII, XCI) 第七四洞 (Pl. CXXXII) 第八四洞 (Pl. CCXXIV, CLXXV)第一一七洞(Pl. CCIII, CCXII)である。 (P. Pellior, Les grottes de Touen-houang, Paris 1920—1924) 龕上に描かれた例は第六七洞 (Pl. XCVII)にある。たゞ第一四九洞 (Pl. CCCXX-IV) のみはその左壁に描かれてゐる。

る。(E. Chavannes, ibid. p. 329)

8『須大拏經』には「山上に一道人あり、四路『須大拏經』には「山上に一道人あり、

20そのほか南方所傳では Wessantara 本生 *Jalaka*. Cambridge 1907; Vol. VI. p. 246 sq.)『支那佛教史蹟』第二册七五頁に 海中より摩尼珠をえたはなしと解してる るのは誤である。シャヴァンヌはすでに るのは誤である。シャヴァンヌはすでに

3 P. Pelliot; Les grottes de Touen-kou ang. Paris 1920-24. Pl. CCLXXXII.

東魏武定元年道俗九十人等造石像碑背面東魏武定元年道俗九十人等造石像碑背面 東魏武定元年道俗九十人等造石像碑背面

west rest (O. Sirèn; Chinese 北齊天保八年碑像 (O. Sirèn; Chinese

北魏孝昌三年三尊佛背面面彫(ibid. Pl. 153)

(Fig. 18)

第十八圖

賓陽洞前壁浮彫全圖

(Fig. 19)

### 石窟の研

Ļ 氣力がない。 その衣類はぬいで右端の竹林にかけてゐる。ところが餓虎はあまりの饑飢におとろへて、目前の王子を害するだけの のまへに身を投ずる、その場面がまた上の方にあらはされてゐる。はだかで合掌したまゝとび下りつゝある姿であ 右の方には竹林をあらはす。 口を開いた一虎、 そのまへに二小虎がらづくまつてゐる。そこで太子は乾竹にて頸を刺し、 衣冠をつけて立つてゐるのはふたりの兄、はだかで坐つてゐるのは摩訶薩埵である。 山上より餓

繪としては類例が多いが、石窟内にほどこされたものとしては、たゞ敦煌千佛洞の第百三十五洞があげられる。ホッシ 『金光明經』である。三人の王子をいふものは一二あるが、竹林のことは全くほかの經典にみえない。 これも有名なはなしで、 諸種の經典にあらはれてゐるが、もつともよくこゝの圖に合致するものは北涼曇無讖譯の 圖樣もたゞの

**繊細な浮彫ではあるが、圖柄はどつしりとして落つきがある。** これをその表現形式の上でくらべると、こちらはいちじるしく簡略になつてをり、圖樣の構成は全くちがふ。 に諸神像を配してゐる。からした全體の配置をみると、正にこの賓陽洞前壁の前身なることがらかゞはれる。 きく須大拏太子の本生がある。 ると四百年代にまで遡りうるものでないかと思ふ。この敦煌石窟の前壁は右に大きく摩訶薩埵の本生があり、 をなすものである。この第百三十五洞の造建年代はなほよくわからぬが、北魏を降らぬことは確實であり、ことによ からしてみると敦煌千佛洞第百三十五洞は、須大拏本生といひ、摩訶薩埵本生といひ、ともに賓陽洞本生譚の先驅 しかも、その下にひとつひとつ區切られてはゐるが供養者の列像があり、またその下 かなり しかし、 左に大

## 第三、帝王皇妃供養圖

とめられるからで、要するに當時の王侯貴族の風俗をうつしたものにほかならぬ。 左は帝王、右は皇妃の供養行列圖をつくる。帝王、皇妃供養圖といふのは、後述するやらにこれが帝室の造營とみ

もその行進を物語つてゐる。たゞ、ところどころにらしろむきの人物があつて、その單調さをやぶつてゐる。 もにきはめて美しい。 には、後列の方の人物によつてまた高くなつてくる。從者たちは多く紗帽をつけてゐるが、武弁のものもある。 成の中心である。左手の二指で侍者の捧持する香をつまんでゐるやらにみえる。侍者は身長を順次にひくゝし、最後 もつた人物。 の晃冠から前後の紗帽へと漸次にひくゝなつてゆくこの群像の諧調は、群像下半身になびく平行線の衣文のそれとと 入口の方にむかふ行列。大きくつくられた冕冠の帝王を中心として、かいぞへの二人、羽葆をもつた二人、御蓋を 太刀をもち裲襠鎧をつけた二人は先驅し、冠帶の十數人はあとから扈從する。あくまで帝王が浮彫面構 顔はおほむね前方にむかつて、 行列はその方向にすゝんでゐる、 斜にさしだされた羽葆や御蓋 帝王

> 32 このうちもつとも詳しいのは、楊衒之の **盆および門子が父母を養育するところ、** し、嫚妹を遮るところ、石の上に毛尾爪 帝釋化して獅子となる、路に當つて蹲坐 の地、いま泉水となる、室の西三里に天 が枝を以つて之を鞭うち流血して地に麗 塔南一里、太子草庵の處あり、塔を去る りといふ、阿育王塔を起し、之を記す、 歩、大方石あり、太子常にその上に坐せ 室あり、一口にして兩房、太子の室前十 百里に善持山あり……山頂東南に太子石 ぐところ、その樹なほ存す、血をそゝぐ 太子の男女が樹を遠つて去らず、婆羅門 こと一里、東北へ山を下ること五十歩、 『洛 陽 伽 藍 記』卷五で、「王城の西南五

北涼曇無讖譯『金光明經』第四捨身品に の前に臥す、このとき王子が大悲力をも 竹枝の上におき、……即ち身を放ち餓虎 は還りて虎の所に至り、身の衣裳をぬぎ よる。「衣第にして漸く一大竹林に到る、 し、高山の上において身を虎の前に投ず ……即ち乾竹をもつて頸を刺 し 血 を 出 つてするの故に虎よく爲すところなし、 駕を憩め止息す、…その時王子摩訶薩埵

34 『金光明経』のほかの経典では 北魏慧覺等譯『賢愚經』卷一「摩訶薩埵 北涼法盛譯『菩薩投身飼餓虎起塔因緣經

吳支謙譯『菩薩本行經』卷下 吳康僧會譯『六度集經』卷 後漢竺大力、康孟詳譯『修行本起經』

\$ P.Pelliot, Touen-houang.Pl. CCCLXXX

36『支那佛教史蹟』第二册圖版一〇六。 CCLXXII, CCLXXVI. E. Chavannes; ibid. Pl. CCLXXI.

3 Marble Relief from a Northern August 1939) p. 94. Chi Cave Temple (The Connoisseur

華の蕾をもつた双髻の童女がある。 侍女を配し、 高くむすばれた帶は裳の襞をより長くみせ、ゆるやかな諧調の基本となつてゐる。なほ上部の空白には多數の双髻童 方をむいてゐる。しかし、その前列の頭と裳がしめすゆるやかな行進の諧調は帝王圖にもまさつて美しい。 ことに胸 女をいれて、結局は二十數名の群像が彫りだされたのである。 皇妃の行列も入口にむかふ。蓮華のやうな大きな髪飾をつけた皇妃を中心に、かいぞへの二人がそのかたはらにゐ その前にはふりむいて香匣、 最後の右端に羽葆をもつたふたりの童女をつくる。その一人は左前をむいてゐるが、その一人は左奧の あるひは蓮瓣樣のものを捧ずる小さい侍女があり、なほあまつた左上の空白には蓮 なほこれよりあとに順次小さくなる華冠の貴女をふたりつくり、 それにそうて小

養者の散漫な並列像に端を發した供養者群像は、こゝに至つてこのやらな豪華な立體的な構想に到達したのであらら。 れてゐる。またその彫りのするどさにおいては鞏縣、響堂山のそれとちがふ。思ふに敦煌第百三十五洞前壁のごとき供 くなからず散見する。しかし、それらはいづれも大きさにおいておとり、 へとかさねて行つた立體的な構成や、變化ある圖像の配置、しかも中心像への見事なる統合は他のいづれよりもすぐ これに類した貴人供養圖は鞏縣石窟寺第二、第三、第五洞前壁にあり、 また複雑さにおいておとつてゐる。 傳響堂山の斷石にもあるが、 碑像類にもす 奥へ奥

てこれらの神名は東魏武平元年駱子寬等七十人造像の基壇によつて知られるが、彫りかたはすつかりちがひ、これのた風神像、龍をともなふ龍神王、水珠をもつた河神王、樹木を背にした樹神王、獅子頭を手にした獅子神王。圖版 すべ は北齊、北周時代にはさかんに使用された。 薄肉彫であるに對し、それは線彫的で圖像の背景はくぼめてあるが、 あるひはこの源流をなすものであらう。 た山神王、 左右の腰壁に五體づゝあり、すべて簡素な頸飾と衣裳をつけ、らづくまつてゐる。右端からいふと、 珠玉を吐く珠神王、 火珠を手にした火神王、 雲岡石窟ではこの例を見ぬが、 象頭の象神王、 **圖像の面は一樣に平らである。この十神の圖像** 雞頭の鳥神王、 敦煌千佛洞にある北魏窟の腰壁神像は、 左端からいふと、 山嶽をさゝげ 風袋をもつ

#### 伊闕佛龕碑

上にさらにやねをほり、 **龜趺はいまほとんど破損し、** 賓陽洞外右方、 賓陽南洞との中間に、 碑面の保護と裝飾とをかねてゐる。碑面はいまかなり荒れて全面に小龜裂をみるが、 螭首はなほのこつてゐる。 いはゆる伊闕佛龕碑がある。圖版五 やゝ硬直してゐるが、 高さ二メエトル八八、幅一メエトル九○。 その雄渾の氣はおほひがたい。 この碑 螭首の

賓陽洞 (第三洞)

面彫であるが、供養者の行列がみえる。(O. Sirén; ibid. Pl. 151)をみよ。うすい3 たとへば北魏正光六年曹□憘 造 像 豪 座

39『響堂山石窟』三二、三三頁。

9 E. Chavannes; ibid. p. 331 には高さ二分エトル八八、はゞ一メェトル六四といふ。

第四頁註8多照

從軍して、幽州で残した。 『舊唐書』卷七○にその傳記があるが、文 『舊唐書』卷七○にその傳記があるが、文 『をよくし、貞觀中中書舎人となり、の かるが、文 『本子、四暦五九四―六四四)といふ人は

3 褚遂良(西曆五九六十六五八)はひろく文書。卷八十にも「尤も隷書に工みにして父書。卷八十にも「尤も隷書に工みにして父の友歐陽詢甚だ之を重ず」といつてゐる。良を推薦し「褚遂良は筆を下せば遒勁にして、甚だ王逸少の體を得たり」といつてゐる。貞觀中諫議大夫となり、高宗即位して、尚書右僕射となつたが、武后册位して、尚書右僕射となつたが、武后册位して、尚書右僕射となつたが、武后册位して、尚書右僕射となつたが、武后册位して、尚書右僕射となつたが、武后册位して、尚書右僕射となつたが、武后册位して、尚書右僕射となつたが、武后册であつた。貞觀中諫議大夫となり、高宗即位して、尚書右僕射となつたが、武后册であつた。

は『括地志』の著者でもあつた。の府に文學館をおいたし、またみづからの府に文學館をおいたし、またみづから自分

太宗

文德皇后(六〇一一六三六)

### 龍門石窟の研究

家の名をみないが、もとは貞觀十五年十一月、岑文本撰、褚遂良書等の文字があつたものらしい。細くするどい文字 こそは宋の歐陽修以來歷代の著錄に記されたものであつて、ひろく知られてゐる。いま末尾缺損して年月、 いくらか隷體をふくんでゐる。題額にはたゞ「伊闕佛龕碑」といふのみである。 撰者、 書

窟と考へられるものは、どうしても齋祓洞以外にないことになる。もし、さうだとすれば、第一洞は魏王泰が貞觀中 理といつても、 裝飾の樣式が錯綜し、一時の作でないことはほゞ明らかであるから、このときに大修理をしたものと見られる。 列し、□石を金波の外に彫り、 を開いて龜貝を散ず、楚の般はその思を竭し、宋の墨はその奇を騁す、絕壁を玉繩の表に疏し、而して靈龕星のどとく の造營で、賓陽南、 陽三洞で、後者は齋祓洞であらうか。賓陽洞[第三洞] は唐初の修理と見るべきものはないが、賓陽南、北洞は構造と といふから、舊窟を修理し、新窟をつくつたものと思ふ。もしそれをこの潛溪寺一帶にもとめるとすれば、 は貞觀十年六月に薨じ、この碑はその十五年 5四一 に建てられた。 その文に、「王は乃ち心を罄して喜捨を宏うし、 藏 文は佛徳を讚し、文徳皇后を追慕してゐる。太宗の第四子、文徳皇后の子、魏王泰の建てたものである。文徳皇后 それは未完成窟を繼承し、ほゞ今日の狀態に完成せしめたものと見るべきである。それで魏王泰の新 北洞はその補修の作と解せられる。 而して尊容月のごとく擧る、或は舊によりて嚴を增し、或は維れ新にして妙を極む」 前者は賓 大修

#### 洞外佛龕

鱗狀裝飾とのある天蓋をもち、その上に忍冬唐草かざりの尖拱があり、この組合せはめづらしい。「七下(龕の左右には としてはその終末にちかいものであることが注意をひく。 洞外左方に南面してひとつの佛龕がある。五尊坐佛の龕であるが、 下に香爐と獅子がゐる。 造像の全體から隋頃の佛龕と考へられるのであるが、この種の天蓋をもつた龕 高さ一メェトル、 はゞ七三センチある。幔幕と

> 支那の學者たちは歐陽脩以來、この碑を で Chavannes; ibid. p. 330. 武攀龍「重修 Chavannes; ibid. p. 330. 武攀龍「重修 後王倬「洛陽龍門」前掲)。民國末にな といふが、この記はまだみたことがない。 といふが、この記はまだみたことがない。 をいふが、この記はまだみたことがない。 をいふが、この記はまだみたことがない。 といふが、この記はまだみたことがない。 といると許同字でも關百益でもみな北魏の作 とするやうになつた。

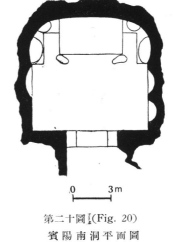
こゝに大業十二年四月十五日の觀音菩薩を隋時の造建と解釋した。、豫祓洞の創建をさすをいふものでなく、齋祓洞の創建をさすをいふものでなく、齋祓洞の創建をさすをいふものでなく、齋祓洞の創建をさすをいいるのでなく、齋祓洞の創建をさすをいいるのでなく、齋祓洞の創建をさすをいいるの。

二二三、四七八、四七九頁において、關

4 こゝに大業十二年四月十五日の觀音菩薩 中にかぞへてゐる。 慶元年王政則及妻支氏造像記(錄文八六 行參軍裴慈明造阿彌陀像記 **ゐる。なほシャヴァンヌには開皇十五年** るが、『伊闕石刻圖表』には賓陽洞として とは、すなはち錄文七の成都縣季子贇造 のころの作であらう。大業十二年觀音龕 龕があることは『支那佛教史蹟』第二册 る。『石刻圖表』もまたこれらを賓陽三洞 **畹ではN洞、すなはち石牛溪にいれてる** る。いま石刻錄では敬善寺洞に入り、沙 観音像記にいふところの佛龕がそれであ 七五頁にみえる。だからこの龕もまたそ (鎌文八六七) 等をこゝにありとしてゐ 一) 顯慶四年比丘尼石靜業吳□藏造像記

# 賓陽南洞 〔第四洞〕

賓陽洞に南接するほゞ同大の石窟である。 左右九メエトル四〇、 奥行九メエトル○九の方形、 それに奥の方はふく



るく、 れて龕のやうになり、こゝに本尊以下の五尊が配置されてゐる。井圖 正しい球形をなしてゐる。 頂上に蓮華があり、 まはりに北魏式の飛天がある。 しかし、 圓頂は整正 天井はま

ひらき、左手は中指以下を屈し前にひらいてゐる。第二十 的で、その斷面は波狀をなす。 本尊は大きく、 結跏趺坐、 衣端を臺座の上にたれてゐる。 面貌は大きく、 唇はあつい。右手は掌をたてく その作風は山東益都雲 衣文は至つて寫實 左右

門山第一洞本尊にもつともよく似てゐる。光背は唐草裝飾の發達したもので、 周線の火焰とともに線刻である。

ゐ る。 とはかなりちがつてゐることが注意される。硬直した體軀、 とのいちじるしい佛像の一致を思へば、それとこの石窟の佛像 との間には、 佛と推定される。光背はごく淺い彫りで、よく見えない。 その對者は觀世音菩薩であり、 くたれてゐる。 をのこしてゐる。二尚一下裳のひだは垂直にたれ、 推定されてゐる。 類似をもとにしていへば、 らか古式に屬するものと考へられる。 ないかと思はれる。 ・平板な衣文、菩薩天衣の飜轉などを見るとこの像の方がいく 菩薩もどつしりとした體格で、肩がはつて北朝風のおもかげ 寶冠中に寶瓶をみるのは大勢至菩薩と考へられるから、 右に阿難、 面相も大きく、 雲門山第一洞の佛像は隋の開皇十七年頃と 左に迦葉の像がある。 この五尊像は隋代にできたものでは この點からいへば本尊は阿彌陀 右菩薩の實冠には實瓶をつけて もし、 雲門山第一 第一洞と第二洞 瓔珞も重々し 洞との 本尊

に一對の石獅子がある。第二十 この石窟はなほ前壁入口の左右に力士の像があり、 **慓悍な體軀はなほ北朝風の俤を多分に藏してゐる。** のび上つたやらに蹲踞してゐるが、 この石獅子は第三洞の獅子と全 寫實的に非常に 本尊の脚

賓陽南洞

(第四洞)



21) 賓陽南洞本尊坐佛

1この數字は『支那佛教史蹟』第二册、七 二頁による。

『支那佛教史蹟』第四册、圖版七七。

等しくして異あることなし」といふ。 佛事を現ず、餘の身相は觀世音の如く、 て一の寶瓶あり、諸の光明を盛りて善く 髻は 盗頭摩華のごとし、 肉髻の上におい の廣長の相皆中において現ず、頂上の肉 り、一一の臺の中に十方諸佛の淨妙國土 の實華あり、一一の實華に五百の實臺あ 『觀無量壽經』に「この菩薩の天冠に五百

本書一六頁註8參照



第二十二圖 (Fig. 22) 賓陽南洞右脇侍

頃に擬定されるのは、この附近の小佛龕 るからである。『支那佛教史蹟』第四册、 に開皇十七、十八、十九年頃のものがあ 雲門山第一洞の佛像が、隋の開皇十七年

をしてゐる。 前に香爐と獅子がある。獅子はたひらにうづくまつて、ごく自然な姿勢 佛像であつて、そのかたはらに貞觀二十二年河南縣思順坊老幼等の造 壁には大きな佛龕として五尊坐佛龕、 ものであつて、 上方に二飛天のあるのもめづらしい。力士像はそれぞれ二枚の蓮華を があり、 であることがわかる。 にあり」との文句が見えるので、これは右の五尊倚像龕に關するもの 彌勒像記錄文をもつた碑形がある。 立像龕等があつて、その立像龕はいはゆるグプタ式の薄衣をまとつた があつて、 左右の壁は一面に追刻の大小佛龕がある。それらはいづれも隋唐の その蓮華座の左右に躍動した力士形があるのはめづらしいし、 この石窟が隋代すでに開かれてゐたことが證明される。 南壁には脇菩薩のすぐわきに、 そのうちには隋大業十二年梁佩仁の釋迦像八二〇 この五尊倚像龕は左右に高肉彫の力士像があり この造像記には「この下や、東 三尊坐佛龕、 や、大きな五尊坐佛の龕 五尊倚像龕、 など 拿 北



第二十三圖(Fig. 23) 賓陽南洞獅子像

手にもつてゐる。 その下には平凡な香爐と供養者と獅子とからなる一帶がある。圖版

著手はすでに北魏のときにあつたらしいが、 にかけて大規模のものがつくられ、 時期がもつとも活潑であつて、 后以後になると、 なほシャヴァンヌの記述するところによると多數の唐代紀年佛龕がこの石窟内にある。 歴年造像がおこなはれ、<br />
永徽、 もはや、その小龕造建もあまり行はれなくなつたもの」やうである またこの時期にもつとも重要な佛龕がいとなまれたやうである。だからこの石窟は、 顯慶、 その後高宗時代まではひきつゞき小規模な佛龕がいとなまれた。そらして則天武 龍朔、 後壁諸尊は隋代になり、 麟德、 乾封に至つてやんでゐる。そのうち貞觀末から永徽にかけた 周壁の諸佛龕は主として大業末から貞觀、 貞觀十五年の六種を最多と 永徽

善 寺 洞 第 五 洞

敬

6『支那佛教史蹟』第二册七二頁は誤つて、 これの佛龕を賓陽北洞北壁にありとして

ことがわかる。本書三七、三八頁。 したがつて、この倚像佛の彌勒佛である

8シャヴァンヌ等によるとこの洞の紀年造 貞觀十五年六種(錄文八二一、九八六、 九八七、九八九、九九〇、九九一)

貞觀十六年一種(八二二) 二十二年三種(八〇四、九九七、九 二十年二種(八四八、九九五) 十□年一種(九九五) 十八年二種(九九三、九九四) 一十一年二種(八四九、九九六)

四年二種(八五七、一〇〇四) 永徽元年一種(八五三) 三年二種(八五六、一〇〇二――) 二年一種(八五五)

二十三年三種(八五〇、一〇〇〇、

麟德二年二種(八七三、八七四) 龍朔二年二種(一〇一三、一〇一四) 五年一種(八七一) 顯慶元年一種(一〇〇七)

乾封元年一種(一〇一五) 三年一種(八七五) 二年一種(一〇一六)

その正確な數および所在はわからない。 など三十五種におよんでゐる。しかし、

を配してゐる。第二十 潛溪寺の四窟よりやゝはなれ、 奥行三メエトルー 五の小さい石窟である。 河岸より六メエトルばかりの高處にある。 平面はすみまるの方形をなし、 東面して口をひらき、 天井はやゝまるく、 蓮華を中心に飛天 左右三メェトルニ

1閾やからゐじきをかういふところにつく

そらく魏末北齊頃からかとおもふが、石

る例は、さう古くにさかのぼらない。お

四八頁)しかし、木造建築では古くから

ふつうにみる形式である。(『響堂山石窟』 窟にほどこされたものは唐代にもつとも

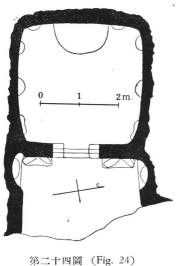
あつた形式であらう。本書三二頁註②參

『唐書』卷七六にその傳がある。紀王に封

平たい平面のうちに、いくらかおしこめられたといふところから來る一種獨特な力强さがたゞよつてゐる。 みることができる。甲冑神王像はやはり寫實的な作であるが、全くひらたい浮彫式の彫法であるのがちがつてゐる。 一があり、 んど完全な丸彫となり、 門 奥壁には坐佛を中心に左右に小さい菩薩像あり、 浮彫のいかんをとはず、この石窟の作品は肉づけがこまやかで、 口 は唐代の石窟によくみるやらに方形で、 これらの彫像の間には小さい蓮上菩薩像が連結した蓮枝の上に彫刻されてゐる。 肉付けもゆたかな上にこまやかで、みどとな寫實的風貌を完成し、 閾とからゐじきとがある。 左右壁になつて羅漢像二、供養者小像二、菩薩像二、 均衡がよくとれて、 うつくしい。第二十六圖 洞外には左右に東面して二力士像があり、 初唐樣式の圓熟をこゝに 本尊、脇侍菩薩等はほと 甲胄神王像 しかし丸

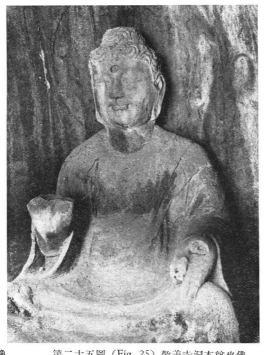
南 洞外北方に李孝倫撰の「敬善寺石像銘」録文がある。 あるひは北面して二菩薩像がある。

銘には年號がないが、 紀王に封ぜられたのは貞觀十年西暦であつたから、 はすでに敬善寺の南西頰につくるといふことばがみえるから、 た顯慶三年西曆の「楊眞藏造阿彌陀像并二菩薩像記」第文 つて唐の太宗の妃、 紀國太妃韋氏は太宗第十子紀王愼の母である。 紀國太妃韋氏の造建であることが明らかで 貞觀十年以後であるは明らかであり、 これによ この石像 紀王愼が



敬善寺洞平面圖

年の間といふことに 曆六三六から六五八 敬善寺洞の開鑿は西 敬善寺洞の造營はど わけで、 前でなければならぬ らしても顯慶三年以 したがつて



第二十五圖 (Fig. 25) 敬善寺洞本尊坐佛

第二十六圖 (Fig. 26) 同神王像

二九

西頰といふことばは他の造像記でもでい

れ、文明元年太子太傅貝州刺史となる。 二年荆州都督となり、邢州刺史に除せら 史となり、永徽元年左衞大將軍を拜し、 ぜられたのは貞觀十年、十七年に襄州刺

り、庶人となり、嶺南に配流され、その 垂拱四年越王貞等の叛亂に坐して獄に下

だから南西頰は西山でや、南方といふ意 くるが、龍門の西山をさすものらしい。

4別に總章十二年(西曆六六九)騫公夫人造 であらうとおもふが、これにも敬善寺の かめなければ、これ以上はつきりしたこ もみえる。しかしいづれこの所在をたし 必ずしも第五洞の專名にならないやうに 對して疑問がおこる。敬善寺といふ名が 名が冠してあつて、敬善寺といふものに いへば相當に大きな龕か、あるひは石窟 いままでどの著錄にもない。この銘から 字二十三行におよぶ長文の銘であるが、 その所在をつまびらかにしない。二十四 阿彌陀佛觀音勢至像記(錄文二)があるが

なる。 ないから、 の造建も顯慶三年以後たるを保しがたいのであるが、それにしても、いま、この附近に寺院を建立するだけの餘地が ほこのことに關聯して、敬善寺といふものを單にこの石窟をさすものとせず、別に佛寺のあつたものと解すれば、こ それは佛像の樣式からいつても貞觀十年—十五年の魏王泰の造像より、 しかし、 しばらく、この敬善寺洞をもつて敬善寺の主體と考へざるをえない。 このあたりに永徽の佛龕が多いことをみると、ほど永徽顯慶間 ―六六〇 にできたものとみられよう。 はるかに進步したものであるからである。 な

なほこの洞内に梁文雄母韋供養、銀文梁文雄父供養、銀文とあるのは、 この太妃韋氏の族緣であららか

# 崖 三 佛 〔第 六 洞〕

摩

はたゞ淺い龕形があるのみである。七圖では、とと十六メェトル四八。の間になほ數軀の尊像をほつてゐるが、未完成らしい。こゝは簋形はなの間になほ數軀の尊像をほつてゐるが、未完成らしい。こゝは簋形はなの間になほ數軀の尊像をほつてゐるが、未完成らしい。こゝは簋形はなの間になる。如此,以此為此。

像とおぼしい佛像は頭部のみやゝでき上つてゐるが、 頭にふせておき、 はれるが、 やうな部分が見える。左右の二佛は坐佛で、簡素、 な衣文で、頭髮の波狀をなすのをみとめるが、なほ仕上げをへてゐない たゞ輪郭をつくるのみで、何像をつくらうとしたかも判明しない。 とはわからぬ。 その作風や場所からおして初唐につくられたものと思ふが、詳細なこ 中央本尊は高さ四メエトルあまり、 頭部、 ことになぜ未完成のまゝ放任されたかは永久にのこされ 右手は掌をたてゝ胸にあげてゐる。 手足はなほ仕上げの彫琢をへてゐない。この中間の立 腰をかけた倚像である。 溫和の作風がらかが 左右兩隅の二像は 溫和な面貌、 左手は膝 簡素



第二十七圖 (Fig. 27) 摩 崖 三 佛

1『支那佛敎史蹟』第二册八一頁。

そ

東面する後壁に三體の佛像をきざみ、

2 前を切りおとしたぐあひなど奉先寺洞に2 前を切りおとしたぐあひたことは確實であるから、あるひはこれが敬善寺といはれたものかも知れない。

にあるものは圖版一三右上にもみえる。3この種の像はこの他にもある。破洞附近

知される。 知される。 知される。

 $\Xi$ 

5 シャヴァンヌ等によると

垂拱二年一種(二三)

天授二年一種(八九〇)

等の造像記がこの附 近にあるといふ。

永淳二年一種(八八五)

顯慶五年一種(八六九)

顯慶四年二種(一○、一一) 永徽六年一種(錄文八五九)

5 衣がまとひ、衣文のあらはされない佛は

の形式からすると初唐の製作であらうが、 あらはれてゐない。そして、下の肉つきが表面ぢかにあらはれてゐる。 また身體にぴつたりとまとひついた、らすい衣に特色がみとめられる。衣はからだに密蓍して、すこしもそのひだが あげたものは倚像ばかりであるが、この形式の立像もある。 でつらなつてゐる。 摩崖三佛 附 近 そのうち敬善寺洞の下にある佛龕には、 摩崖三佛の下から敬善寺洞の下へかけて、夥しい唐代の佛龕があり、それは潛溪寺の賓陽洞にま 中南印度方面の影響が濃厚にみとめられる。 面相圓滿にして、胸をはり腰をひいた姿勢に特色があり、 はなはだ特色のある佛像が彫られてゐる。圖版 、背後には椅子のやらになつた光背があり、そ こゝに

の影響のやうにみえる。

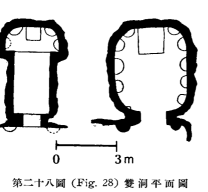
この面相と姿勢の感じは印度支那あたり はさかんにおこなはれた形式であるが、 London 1936, Pl. V, VI.) グプタ朝で Sculpture in British Museum. S' (R. Chanda; Mediaeval Indian サルナートなどの比較的古い佛像にもあ

#### 雙 洞 〔第七、第八 洞

に飛天がある。第八洞も長方形の石窟で、奧にくぼんだところがあつて佛倚像の五尊があ に佛立像、 の石窟であるが、ひどく破損をうけてゐるので調査をしなかつた。第二十 第六洞摩崖三佛のところから道路におり、 第七洞はすみまるの長方形で、後壁は佛坐像を中心にした五尊像、 菩薩立像、 神王像があり、洞外に力士像をつくる。天井は穹窿で、蓮華を中心 少し南下すると、すぐ路傍に第七洞、第八洞がならんでゐる。ほゞ同大 左右はそれぞれ別 關野博士によれ

らかである。 門口右側に天授二年 ホホル゙の造像記があるといふから、それ以前にでき上つたことはあき 第七洞は洞外右方の力士像のかたはらに、垂拱三年四月 西暦 の造像記あり、 おそらく この上の萬佛洞(第九洞)と同樣に高宗末年につくられたものであ 第八洞は

左右壁には千體佛をほる。それで別に千佛寺の名稱がある。



・主として『支那佛教史蹟』第二册八二、 八三頁とシャヴァンヌ Mission archéo pp. 369—373. <u>に</u>よる。 logique dans la Chine septentrionale

垂拱三年四月の造像記は雙洞のものとし かを指すのであらう。 てつぎの二が沙畹にみえる。そのいづれ

天授二年の造像記については、沙晩には 孝郎造阿彌陀救苦觀音像等記(一八八) つぎの三つがあがつてゐる。そのいづれ 金莫神造阿彌陁像記(錄文一六五)

(一七三)李大娘二娘造像記(一七四) 李居士造像記(錄文一七二)□□羅造像記 かであらう。

年四種(一六五、一六六、一六八、一八 沙晩等によればこの雙洞には咸亭四年 證聖元年一種 (一八〇)開元五年一種(一 種(錄文一五九)垂拱二年一種(一六九)三 間は西曆六七三―七一七に至る。 七四、八八九) 天授□年一種(一〇一八) 八)天授二年四種(一七二、一七三、一 八四)があることになつてゐる。その期

摩 崖 三 佛 雙 洞

# 萬 佛 洞 〔第九洞

——圖版一四—二七—

洞ともよばれてゐる。 第九洞は萬佛洞ともよばれ、 あるひは唐の永隆元年にでき上つた石窟であるからである。また別に、つくつた人、智運の名をとつて、 また永隆洞ともよばれてゐる。 それらは周壁に一萬五千の佛像がきざんであるからで 智運

路傍より四メェトルほど高い岩壁を方形にほりくぼめ、そのうちに外壁をつくつてゐる。上つてゆくと、こゝにわ

著産
 著産
 著産
 著産
 基本
 オーカー
 サーカー
 サーカー
 カーナー
 カーナー</

間然するところがない。なほ外壁空隙には多數の像龕があり、 筋肉のひきしまつたぐあひが、 ほりこんである。 第三 らづくまつた横向きの獅子で、頭だけを正面にし、そとがはの前肢をあげてゐる。 力士形のとりあつかひとよく一致し、二力士、二獅子のとりあはせはまつたく緊密で | 優秀な觀世音菩薩の立像 第三+ などが見られる。 その顔面や

は岩座があり、そとがはには南北の壁面に獅子が

養比丘像はすぐれた彫刻で、 た技法をしめしてゐる。 入口の側面には左側に柄香爐をもつて供養する二人の比丘像圖版をはじめとして、 なほ沙門智運が天皇、天后、太子、諸王のために尊像一萬五千の一龕をつくつたといふ造 前のものは立つて柄香爐をもち、 あとのものは立つて合掌してゐる。豐滿な體軀に圓熟 小さい佛像の龕がある。右の供

- は智運洞と稱す。 大村氏『支那美術史彫塑篇』四八七頁には永隆洞といひ、また萬佛洞といふ。
- 河北磁縣南響堂山西方洞(『響堂山石窟』 東京城附近の支那家屋(『北滿風土雜記』 を参照されたい。この種のやりかたはこ 寺の研究』圖版二九一三二)、また滿洲國 民國二十三年刊、圖版二三)。 飾をほどこした例は北京あたりにふつう 第五十九、六十圖)にもみられるが、裝 うである。そしてまたこの手法は現代に れより古い北魏、北齊時代にも遡るもの 掘調査』昭和十四年刊、圖版三四、三五) 和愛氏。東京城、渤海國上京龍泉府址の發 殿における木造の例(原田淑人博士、駒井 で門枕とよばれてゐる(『清代營造則例』 も及んでゐる。もつとも簡單な例は前記 獅子などがつくり出されてゐるのがふつ ふと、この直角に出た角材のあたまには であるが、今日のこつてゐる遺品からい
- 3 この入口左方の獅子像はいま米國カンサス市ネルソン美術館に保存されてゐる。 Langdon Warner; An Approach to Chinese Sculpture (Studies in Chinese Art and Some Indian Influences, London 1938.) Fig. 20. また右方の獅子はボストン美術館にある。D. B. Little; A Chinese Stone Lion from Lung-men datable to A. D. 680-1 (Bulletin of the Museum of Fine Arts, Vol. XXXVIII, August 1940).

像記 像のかたはらに宋天聖四年 Oニ六 石道修理の記事がある。武、一三六像のかたはらに宋天聖四年 西暦一石道修理の記事がある。錄文二三 像とおぼしい同形の、 中央の長方形にきりひらかれた五尊像の小龕には、 が見えてゐる。 には永隆元年 ☆☆○ に胡處貞といふ人が五百の彌勒像をきざんだこと 段にみつしりと並列してゐる。 一錄 がこの門口左側にあるといふ。 この五百の數はほゞ小像の實數にあたつてゐる。 やゝ大きい佛倚像がある。その下の造像銘母 文 二圖一下版 ほりはごく簡單である。 右側には倚像の小佛が五十 これら小像の中心 その

は蓮華文と飛天とがある。第二十 壁 左右壁は小さい萬佛でぎつしりつまつてをり、 後壁のくぼまりに五尊像をいれ、 主室は左右五メエトル八〇、 奥行き六メェトル六五の長 前壁の左右隅に神王像をつ ひらたい天井に

はなめらかで寫實的である。 たひらにあげ、左手をふせて左膝につけ、 蓮華座の上に見えるのみで、臺座の前をたれおほうてゐない。 後壁の本尊は八角の蓮華座上の坐佛である。四、五五 背面はもちろん後壁に接續してゐるが、 端正な姿勢である。 衣端はわづかに 衣の皺 右手を

唇の誇張された曲線は奉先寺のものよりも、 分のとくに大きいところは奉先寺の大佛に一致する。だいたいに奉先寺の大佛にいちばんちかいやらであるが、 それにもかゝはらず、深くほつてあつて肩の丸味がよくあらはれてゐる。頭部はすこし大きいやらであるが、 賓陽南北洞本尊などにちかく、 より古いおもかげをのこしたものと思ふ。 頭髮部 眼や

像がならぶ。光背の火焰はあらく、北魏のやらなするどさはな 支へてゐる裸形の力士が四體ならんでゐる。同人下 光背は蓮華と火焰の舟形光背で、その中間の圓圏に七佛の小坐 **臺座の蓮瓣はよくしまつてゐる。その胴の隅角には蓮華を** 

頭部ははやくから失つてゐたらしい。 の左右脇菩薩は圓い蓮座の上にたち、 左は拂子風のものと水瓶 うちがはに相むかふ。



にふつうであつて、それはすでに響堂山

彌勒佛を倚像にてあらはすことは隋唐代

の石窟で注意された。(『響堂山石窟』五

ら、都合三つの造像記がこの石窟内にあ

の造像記(錄文一〇三)がひとつあるか

るわけで、この石窟の造営と關係のふか

い人であつたことがわかる。

の人が胡姓であることはやはり萬佛洞に

錄文一○九には處真としか見えぬが、こ

『支那佛教史蹟』第二册、八三頁 に見られるのみである(第三十一圖)。

ある調露二年七月十五日の造像記(錄文

一〇四)でわかる。なほ同月同日の同人

觀世音菩薩一區、永隆二年(錄文一二四)

完全な姿はわづかに塚本工學博士の寫眞 の銘が見える。いまは頭部破壊されてい

第三十圖 (Fig. 30)

本書一二九頁註23參照 二、五三頁)。本書三七、三八頁參照。

9 このやり方は齋祓洞、賓陽南北洞とちが bhumisparsa Mudra である。 つてゐる。ふつうにいへば降魔の觸地印

10 さうすれば本尊は阿彌陀佛となるわけで る佛にでもあれ、單に佛の莊嚴形式とし 隨すべきものであるが、これらはいかな 難迦葉の二麘聞は本來からは釋迦像に附 合致するわけである。光背の七佛や、阿 ある。これは後壁の連枝蓮上の菩薩とも て附加されたとみてよからう。

本尊坐佛わきの合掌した蓮上供養菩薩を 加へると五十四體になるが、これはいま



第三十一圖 (Fig. 31) 萬佛洞外觀世音菩薩立像

### 龍門石窟の研究

がけに折れまがつてゐる。 こでは敬善寺洞のそれとともに、より自然に、やはらかになつてゐて、齋祓洞、賓陽南北洞脇侍の全體――ことに肩、 賓陽南北洞、 腕――にみるはりはまつたくなくなつてゐるのである。光背は本尊に一致する火焰と蓮華の實珠形であるが、隅 右は蓮實やらのものと飾環とをもつてゐる。 乃至敬善寺洞の兩脇侍に一致する。 頸の瓔珞や繁縟な衣文も、その流れをくんでゐるわけであるが、こ あるひは觀音と勢至であらうか。これらのもちものは齋祓洞、

のやらなものをもつてゐる。 いものをもつた供養者の立像がある。ともに雙髻の豐滿な彫像で、なゝめむきのすがたである。童形のやらに見える 兩菩薩のうちがはには蓮座上にたつた阿難と迦葉との像がある。圖版一 半分は本尊光背の下に入つてゐる。そして菩薩像との間、 堂々たる面貌と體軀とをそなへて、特別な風格をあらはしてゐる。 からだつきも菩薩のやらによほど自然になつてゐる。大きな圓光にはまつたく裝飾がな 兩光背の下にはそれぞれ合掌した、あるひは何か小さ 右の阿難は合掌し、左の迦葉は何か蓮の蕾

像とともにいはゆる唐代の樣式がやらやく確立したことがみとめられる。 であらう。それでこゝの本尊が阿彌陀淨土の主であることはあきらかであらう。とにかく、これら五尊および供養者 の造像樣式は獅子洞、惠簡洞などと同類であつて、潛溪寺諸洞などよりは一段と進展したものである。敬善寺洞の彫

その四隅に飛天が刻まれてゐるが、北魏のときのやらに躍動的な氣分なく、たゞ兩脚をそろへ一直線にのびてゐる。 種佛龕の氣持をあらはしてゐる。 蓮華のまはりには大きな文字が二字三字づゝほつてあつて、つぎのやうによめる。圖版二三〇 左、右、 前の三壁はほゞ直立してゐるが、後壁は、本尊の光背とともに、いちじるしく前にのめり、 しかし、これからつゞく天井はまつたく平らである。中央に大きな蓮華文があり、

これはこの入口左側にあつた石刻文 鍛文|〇| 大監\姚神爽。\ 內\道場\運禪\師。一\万五\千尊\像。 /大唐/永隆/元年/十一/月卅 月日 成。

と同じくこの石窟造營の由來を物語るものである。 沙門 智 運。奉 爲/天 皇 天 后。太 子 /諸 王。敬 造 一 万/五 千 尊 像 一 龕。

左 右壁 左右壁はほゞ垂直である。これをこまかく段にくぎり、 五センチ大の小坐佛をぎつしりとならべたも

> 12 道宣の『集神州三寶咸通錄』卷中による 『敦煌畫の研究圖像篇』四八〇一八四頁念 こゝの菩薩數と合致する。松本榮一氏 る。つまり阿爾陀佛と五十二菩薩の意で、 造營は道宜在世中である。『咸通錄』は たことがわかつておもしろい。萬佛洞の 六七)のころ、さかんにおこなはれてる さかんに模寫されたといふ。明帝のはな **法師よりえた一本を出し、爾來支那でも** れはその後インドに流布し、明帝のとき 應要略錄』にも一佛五十菩薩といふが、 佛五十菩薩といひ、宋の非濁の『三寶威 しは別にしても、道宣 (西曆五九六―六 **支那に傳つたが、あまり流布せず、隋の** れの歸りつく前に「その像はすでに至り、 文帝に至つて明憲なる沙門が北齊の道長 し、樹葉上にあり、菩薩は葉を取るごこ 覺禪鈔』卷七(大日本佛教全書第四五卷 七九頁)には「五十二體の佛菩薩」とあ

13天龍山第九洞『敦煌畫の研究圖像篇』第一三二圖)敦煌千佛洞第一四六洞(Touen-Houang, Pl. CCCXVIII)たゞ蓮上の菩薩をあらはしたものとしては、東京故菩薩をあらはしたものとしては、東京故

14『支那佛教史蹟』第二册八三頁にはこの本尊を釋迦佛とするが、それは左右壁の一尊を釋迦佛としてはじめて意義を有するものであるが、もうこのころでは單なる佛の侍あるが、もうこのころでは單なる佛の侍あるが、もうこのころでは單なる佛の侍あるが、もうこのころでは單なる佛の侍あるが、もうこのころでは單なる佛の侍あるが、もうこのころでは單なる佛の侍あるが、もうこのとが探答を表表している。

り、その兩わきに調露二年七月十五日奉爲眞瑩師造像記 ∯文 がある。 なかなか自然な、かはいゝ作である。ほかに類例をみない。なほ右の萬佛壁のまんなかには佛倚像の長方形 の龕があ この實數に合致せしめようとした努力ではないかと思ふ。二上 版 琴とか、琵琶とか、ハープとかを奏してゐる。像は半肉彫で、 二人の舞天とをほつてゐる。圖版 ゐるから、 のである。これが石刻にいふ一萬五千の尊像である。 左右壁を合算すると一萬五千はほょ實數であらう。 左右おのおの五人で、最奧の一人がおどつてゐる。樂天はめいめいきまゝに坐つて、 右壁をみるに、上下に百四段、一段に八十餘の小佛をきざんで 天衣は線刻にしてその空白いつぱいにひろげてゐる。 しかも、下の方にところどころ空格のあるのは正直に 壁脚三十センチぐらゐのフリーズに十人の樂天と、

鬼を踏んでゐる。從順さうな邪鬼の座と、いかめしい矮軀とがこの像のもつ特殊な風格である。圖版 前 前壁の二神王ははたして何をあらはしたものかあきらかでないが、甲冑をつけて、はらばひになつた邪

種 もなほ五六の像龕 ᆗ┤≒○がつくられ、十一月二十九日の造像 岢 文 さへある。十一月三十日に完成し てから のち たりした。九月三十日にはまた胡處貞によつて入口の側面に五百の彌勒像がつくられ、T ② また十一月に入つてから ために小龕がきざまれたり、∯女また胡處貞の造像がおこなはれたり、誤、一○四 また玄照の觀音像 錄 文 がきざまれ たのはもちろん敷年前からであらう。この窟が竣功を見ない同年の七月十五日には、この石窟の要所に別に眞瑩師の と内道場の智運禪師の發願によることがあきらかである。完成を見たのは永隆元年十一月三十日であるが、工を起し、 この附近にひきつゞき小佛龕が開鑿されたのであつて、十二月卅日の一例 毎 文 があり、翌年永隆二年の例は九 營 からいふわけで、五尊、二神王、二力士、二獅子乃至一萬五千の尊像からなるこの萬佛洞は大監姚神爽

15 天龍山第九洞彌勒佛の臺座かうざまのうちに、これににた樂天がある。(外村太治郎氏『天龍山石窟』大正十一年刊、第四十二圖)時代はほゞ同じであらう。天龍山の瀟洒たる風姿に對し、この方は純樸である。また東京美術學校所藏の天寶九年合家造五尊碑像(研究所資料三五〇八)には、また下部かうざまのうちに、可憐な舞踊奏樂の像がある。

16 造像者の名が書いてないのは、かへつてこの石窟の造營者と同じであつたからかも知れない。調露二年といふのは永隆元年と同年(西暦六八〇)である。この窟年と同年(西暦六八〇)である。この窟の完成をみない造營中の七月十五日、つま完成をみない造營中の七月十五日、つまに成をみない造営中の七月十五日、つまをほつたものとり盂蘭盆の供養に、これをほつたものとり盂蘭盆の供養に、これをほつたものと

である。 後五三にもほゞ同樣のことがでいて、石を鐫り一萬五千佛をつくつた」 「永隆元年に 沙門智運は 洛陽龍門山におとあり、卷五三にもほゞ同樣のことがでとあり、卷五三にもほゞ同樣のことができた。

# 獅子洞〔第十洞〕

萬佛洞のすぐ南下にある小石窟である。洞外に塔があるので塔洞といひ、洞内に獅子がらづくまつてゐるので跪獅

三五.

内は幅二メエトル三七、 窟ともいふ。 頭のや、大きいところは萬佛洞本尊によく似てゐる。 こし彎曲するが平天井にちかく、中心に蓮華かざり は横にやゝひろい、すみまるの長方形で、天井はす 貌はするどい。 左右に兩菩薩を配する。本尊は頭髪渦卷狀をなし、 がある。第三十 頤の線などもはげしく弧線をえがき、 あるひはまた單に獅子洞ともよぶ。 後壁に接して方座の上に本尊をほり、 潛溪寺附近のものより一段と圓熟し 奥行一メエトル七九。 平面 面 窟



第三十三圖 (Fig. 33) 獅子洞本尊坐佛

獅子洞平面圖 萬佛洞本尊の手と同樣である。 こぶる自然である。 た技法をしめしてゐる。第三十 左手は膝頭の上にたれ、 右手はさしだして掌をあげ、

 $\frac{1}{3}$ m

第三十二圖 (Fig

胸をはり、 左右壁のやゝ前方に一雙の獅子をきざんでゐる。四圖 はげしい肉の隆起がみとめられる。萬佛洞門口の獅子よりは、 はるかに丸味をおび、寫實的である。

と思はれる。 があるから、 すること、所在萬佛洞に近接することから至極當然である のぼることがわかる。 壁面にはなほ上元二年
西暦 この石窟の年代も上元二年六七五 これはその造像形式の萬佛洞に一致 および三年、 以前にさか

にもちおくりがまつたくない。 の他はひく 洞外の南壁には浮彫の五層塔をつくる。第三十 やゝ高い基壇の上にたつ。 やねはみな三成の階段からなり、 略されたのであらう。 初層のみ高く、 總高二メ 軒の部分 頂上 そ

とつてゐる。 衣端は臺座の上にたれ下り、唐代に流行したもかけ座の形式を 獅子はらづくまり、 體軀はゆたかであるがやゝなで肩で、 尾を後脚にまいてゐる。 前肢をつっぱり 衣文の線はす



第三十四圖 (Fig. 34) 獅子洞右方獅子

儀鳳三年 西曆 垂拱三年 六西 八 七曆 如意元年西曆 などの後刻小龕の造像

> 2 この石窟は充分觀察する餘裕をもたなか 一册八四頁と沙畹三七九一三八四頁の所

四小洞の石刻中にこの年號のものを求め

西曆六七五**、**上元二年**、** 像記(錄文一六○) 王仁恪造阿彌陀

西曆六七六、上元三年、 晉記(錄文一六一) 清信女王婆造觀 清信女王婆造觀

西曆六七六、上元三年、趙婆造觀音菩薩 四暦六七六、上元三年**、** 記(錄文一六三) 晉記(錄文一六一)

西曆六七八、儀鳳三年、清明寺比丘尼八 正造像記(錄文一六二)—拱門右側雙觀 音龕、このためにこの石窟は一名清明 寺の名でよばれてゐる。

西曆六八七、垂拱三年、雍州三原縣戴婆 **西曆六八七、垂拱三年、** 福等造佛菩薩記(錄文一六四) 雍州三原縣薛□

西曆六八七、垂拱三年、雍州逕陽縣蘇伏 等造佛菩薩記(錄文一六七)

寶造佛菩薩記(錄文一六八)

西曆六九二、如意元年、丁君義造阿彌陀 像記(錄文一七九)

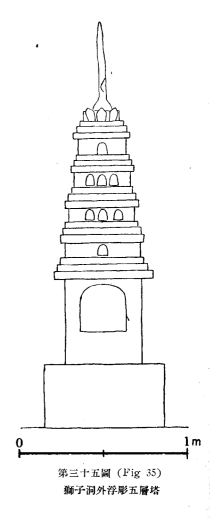
供養であるから、おそらく相接近してあ 州から來た人たちの造像で、同月同日の りがたい。しかし、三つともいづれも雅 垂拱三年のものについては數あるから、 文一七○)がある。 九〇、載初元年張元福造阿彌陀像記(錄 ること、思はれる。なほ右壁には西暦六 果してどれがこの石窟にあつたものか知

さて第七、第八洞、萬佛洞、獅子洞の造 建年次を綜合するのに

萬佛洞は永隆元年(西暦六八〇) 第八洞は天授二年(西暦六九一)以前 第七洞は垂拱三年(西暦六八七)以前

ことになる。萬佛洞は上層にあり、そのほ の所在からして、まづ下層の三洞ができ、 かの三洞は下層、つまり路邊にある。そ 獅子洞は上元二年(西暦六七五)以前 惠簡洞は咸亭四年(西曆六七三)といふ

一八九がある。 佛龕の下に李保妻楊氏の造浮圖幷阿彌陁像記 覆鉢がみえ、ほそい刹柱がたつてゐる。 ことはあきらかである。 には、うけばなとおぼしき三つの突起があり、 年號はないが、初唐の作である 初層



隆元年(西曆六八○)前後に造建せられた この萬佛洞を中心にした諸石窟はほゞ永 六八○)前後の造建であらう。要するに 思はれる。そして獅子洞にすぐ南接する 暦六八○)以前と見る方が自然のやうに れようか。第七、第八洞も永隆元年(西 つゞいて上層の萬佛洞におよんだとみら

上層の千佛洞(號外)も、永隆元年(西曆

#### 簡 洞 -}^ 洞

惠

## - 圖版二八、二九

像より小さく、 三メェトル。 の小佛龕がある。 第十洞のすぐ南にある石窟で、道路より二三メェトル高いところにその床の面がある。 左右に菩薩、羅漢が侍立するが、左方の羅漢は光背のみで像を缺き、その壁面に唐代 前面をひらき、完好な龕形をなすが、 あるひは神王像でもあつたらうか。圖版 なほ脇侍菩薩のそとがはにも實珠形の光背がある。 もとはなほ前方に門口があつたかも知れぬ。 それは菩薩像、 羅漢 廣さ三メェトル七九、 後壁の本尊は倚像 3m 深さ 第三十六圖(Fig. 36)

なはれたもので、 肩幅はあり、 ね上つた獸形を配してゐる。ごく淺いほりであるが、 きな後屏がほつてある。中央に蓮華文と化佛の圓形光背があり、後屏の上は凹んだ弧形の連續よりなり、 本尊は高い椅子に腰をおろし、足は小さい臺の上にのせてゐる。 鼻口は大きく端正で、神秘的な空氣をたゞよはせてゐる。頸部の三道はあざやかで、衣文は簡素にしてするどい。 またその他の小佛龕にもみとめられる。 七31 萬佛洞門口の五百彌勒尊が倚像であらはされてゐることを思ふと、これも彌勒佛であらう。 手はともに膝頭につけ、右はふせ、左は上に開いてゐる。面貌、衣文ははなはだ萬佛洞、 支那では唐代に入つてさかんに使用された。 龍門でも則天武后時代にできた擂鼓臺中洞後壁本尊に 頭髮は波狀で、頭部やゝ大きく、やゝ下ぶくれの顔である。 かくのごとき椅子の形式はすでにグプタ時代よりインドにおこ 後壁には椅子の上に大 獅子洞本尊に 兩はしには

と水平にひかれた眉目、 脇侍菩薩はいま頭部をらしなつてゐるが、 ひきしまつた口もとは本尊と共通するところが多く、とくにみごとなできばえをしめしてゐ 羅漢像とともに端正簡素な作である。 その右方の羅漢像はそのくつきり

- 2 この種の椅子は大英博物館に藏せられる の兩側にあるイラン的獸形にその特色が val Indian Sculpture in the British サルナート出土のグプタ朝倚像佛などに Museum. London 1936 Pl. VI. 椅子 もその例がある。R. Chanda; Mediae
- 陜西省西安實慶寺の則天頃の浮彫にこの 術史彫塑篇』第八〇四圖。 椅子があざやかにみとめられる。『支那美
- の研究圖像篇』圖版三〇、三一)敦煌萬佛 倚像佛である。『響堂山石窟』三四頁註の 坊老幼等造彌勒像(錄文八○四)はやはり 佛であらはされることは南響堂山の唐代 本書萬佛洞の項參照。なほ彌勒佛が倚像 Century Grotto at Wan Fo Hsia. ist Wall-Painting, Study of a Nineth 峽第五洞 (Langdon Warner; Buddh 参照。敦煌千佛洞の壁書(松本氏・敦煌書 南洞左壁にある貞觀二十二年河南縣思順 面佛にも通用する。近い例では龍門賓陽 佛龕に通例であり、北周王氏女阿等造四

眉

0

惠簡洞平面圖

てあらはされてゐる。 後代の壁畫にも彌勒佛は主として倚像に Cambridge, Massachusetts 1938)정원

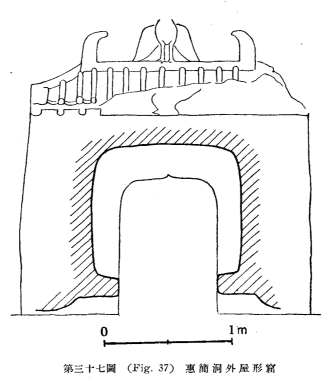
惠簡洞 (第十一洞) 似てゐる。

### 龍門石窟の研究

るが、佛と羅漢との相違も、そのわづかな面相のちがひにあらはされてゐる。圖版

といふ。それには皇帝、皇后、 十一洞を造つた願文であらうと思はれる。もしさうだとすると、この石窟の造建は咸亨四年 西 暦 であり、 に推定したとほり彌勒佛、うしなつた左右の像も神王像といふことになる。 なほこの石窟の南壁東端には、 太子周王の奉爲に彌勒像一龕に二菩薩神王等をつくつたといふから、 咸亨四年 西暦 十一月七日の日付をもつた西京法海寺の僧惠簡の造像記 鈴 がある これこそこの第 本尊は前

香爐やそれを飾る唐草などがあり、この點は響堂山石窟に似る。 る。 たるきがあり、 しばしばおこなはれたものであるが、 中央に正面むきの鳥形を彫つてゐる。 龍門では後述する路洞に近いもので、やはり北魏末のものであ は半跏の三尊、 できないが、 入口高さ一メェトル○八に幅七七センチ。たうてい入ることは たのは、これとのちにのべる唐字洞外壁のみである。 洞 外屋形窟] 窟外の屋根形はよせ棟、 ふかく彫つてあつて、 左壁には五尊像が彫つてある。 門口左右には膝をあげて躍動せる力士像があ この洞の下に屋形の小石窟がある。圖版一 本瓦葺で、棟には鴟尾があり、 後壁には五尊坐佛、 その意匠は雲岡石窟以來 からした石窟に適用され 各壁の實壇には 軒端には 右壁に



# 老 龍 洞 〔第十二洞〕

ひとつが老龍洞(第十二洞)で、その南が蓮華洞である。蓮華洞は路面より三メェトルばかり高いが、老龍洞は路面とほ 恵簡洞から南にむかふと、小佛龕の多數群集してゐるあひだに、 大きな洞窟が二つひらかれてゐるのをみる。 その

> 頁注i0参照。 ■にはない。本書萬佛洞、三三 をでする一聖僧といふだけで、阿難とい の形式であつた。いまこゝではたゞ佛に の形式であつた。いまこゝではたゞ佛に

/ このときの皇帝はいふまでもなく唐の高 6この造像記の所在は『支那佛教史蹟』第 いふのは、これからだんだん武后が權力 ぞへ、その奉爲にこの石窟をつくつたと わざわざ太子周王を高宗武后とともにか 卷五、卷八六)その皇太子をさしおいて、 信頼してゐたやうにかいてある。(『唐書』 をつくるといふありさまで、高宗も深く なり、二月に妃を迎へ、七月に太子新宮 宗の第五子代王弘が皇太子として監國と (『唐書』卷七中宗本紀)このときはまだ高 といふから、このときは十八歳である。 のちに卽位して中宗となる。顯慶元年十 る。太子周王は高宗の第七子、母は武后、 宗、皇后は武氏、のちの則天 皇后 であ 敬善寺洞附近とするよりは當つてゐる。 ものをいれてゐるのであるから、これを ことであるが、漠然とこのあたり一帶の ゐる。老龍窩といふのは老龍洞の東隣の 『伊闕石刻圖表』はこれを老龍窩にいれて の序例に述べたとほりである。關百益の がそういふ所傳になつてゐたためで、他 寺洞にいれてあるのは、本所々藏の拓本 るたことがある。<br />
なほ本書石刻錄に敬善 西京法海寺は隋代からあり、慧琳なども が、果して同一人かどうか不明である。 弟子惠簡造像記(目錄五二七)が一つある **咸亭中のことである。龍門にはまた別に 法海寺主惠簡の名がみえてゐる。これも** 賛寧の『宋高僧傳』卷一八釋道英の傳にも 六)にも法海寺主惠簡の名がみえ**、**また もで、牽先寺造大鷹舎那像記(錄文八○ Chavannes; ibid. p. 386)これはもつと 簡」とよむべきであるといつてゐる。(E 海寺法僧惠簡」の文字は「西京法海寺惠 洞(1洞)南隣の石窟にありとし、「西京 二册八五頁による。シャヴァンヌも獅子 に根據があるわけでないのは「石刻錄」 一月長安に生れ、明年周王に封ぜられた



(Fig. 38)

老 龍 洞 蓮 華 洞 附 近

には三尊佛立像の大龕があり、 文の硬直した樣子も賓陽南洞の諸龕と共通するものが多い。 の作りかたは賓陽南洞右壁の大龕によく似てゐる。 をさしはさんで裸形の力士像と獅子像とをきざんでゐる。牛岡 全く不規則である。後壁その他にもこの石窟の本尊といふやうな 後壁中央にはや、大きい五尊坐佛の龕がある。 全體が佛龕の不規則な集合である。始めに定つた意 ひらかれた石窟ではないらしい。 左壁には五尊坐佛の龕があり、 凡て唐代の佛龕で 第三十八圖 その面貌や衣 ある。第三十五 のあたりも、 のまゝである 口 九メエトル四 下層に香爐 はあら削り ェトル五〇 下部や床 高さ約八 右壁 そ そ

圖があつて、

ものはなく、

みえる岩窩があり、 やらである。 にまた埋没したかと か、いくらかひくい とんど變らぬばかり その北

これを老龍窩とよん



第三十九圖 (Fig. 39) 老龍洞平面圖

考へて相當に興味がある。武后專權のき

を専らにするといふ事實とむすびつけて

不規則な買形平面、穹窿天井をなし、廣さ五メェトル四〇、 るひは公路洞、 である。第三十 また大洞とか郭愛洞の名でよばれてゐる。 第十二洞は老龍洞とよばれるほか、 王公路洞、 石窟は 深さ あ



第四十岡 (Fig. 40) 老 龍 洞 後 壁 佛 黿

に「山の根に窟あり、泉水湧く、俗に蟄 えるが、埋没してゐるのでなく、これだ いつてゐる。半分埋沒してゐるやうにみ 雲、司徒端等、皆その南隣の高處にあり、 水落ち、寒退く時に至るに非ざれば、拓 夏秋の間は毎に泉水漲漫たり、冬春の交、 篙と名づく、 篙の内外に石刻多種あり、 龍あり、その中に居ると傳ふ、故に老龍 老龍窩については『伊闕石刻圖表』上册 り、時人はこれを二聖とよぶに至つた。 必ず雲梯を架して方に攀ぢ登るべし」と を施すに易からず、慈香、韋利器、韓曳 木下杢太郎氏『重版大同石佛寺』昭和十 『響堂山石窟』圖版二四、三六、三七。 は高宗を天皇、武后を天后と稱するに至 の
咸亨四年の翌年、すなはち上元元年に 高宗が風眩を病んだころからであり、こ ざしはすでに顯慶(六五六─六六○)以後 三年刊、圖版一四八、一四九。

那佛教史蹟』第二册八六頁はこの名をと の造像記が二種(錄文二四二、三一九) は郭愛洞の譌であらう。洞内には郭愛同 あるからだといふ。老龍洞といふのは ふ。それは王氏の公路修理の碑が入口に り、。支那美術史彫塑篇』は王公路洞とい 『伊闕石刻圖表』による。岩田氏の覺愛洞 本所々藏拓影の所傳では大洞といふ。『支

けのものであるかも知れぬ。

## 3『支那佛教史蹟』第二册八六頁。

沙畹圖版一八八―一九四參照。なほシャ ヴァンヌ圖版一七七は賓陽南洞となつて ゐるが、實は老龍洞北壁にほかならぬ。

三九

老龍洞(第十二洞)

兗州參軍事樊玄道のためにつくつたものである。錄 文 永徽、 顯慶の造龕が多い。 要するにこの石 だから、

てひきつゞき小佛龕がその間に開鑿されたのであらうと思ふ。 この窟の主要佛龕は永徽顯慶時代になり、そののち則天武后時代にかけ 

洞 外 屋 形 龕 ] 老龍洞外、老龍窩の直上に一個の屋形龕がある。 ||版| 惠

坐をつくり、 よせ棟本瓦葺のやねで、大棟には鴟尾と正面形の鳥が彫つてあつて、 簡洞々外の屋形窟のどとくである。一圖 龕の奥には左三分の二に二佛並 のこりの三分の一に坐佛像を彫つてゐる。

塡王造像記錄 文 がある。文中にいふ龕とはこの龕をさし、北龕とはこの銘の北にある同形の龕をさすのであらう。 なほこの直上にながい佛龕があり、 内部の佛像はさだかにみきはめがたいが、 その雨わきに韓曳雲、 司徒端等の優

開元五種(二八○、二八一、八○四、八 長安二、三年各一種 (二六九、二七〇)、

三〇、九〇二)

天授二年三種(二六七、二六八、一〇

垂拱、永昌、載初各一種(二六四、二六

五、二六六)

總章二年一種 (二六三)

總章元年三種(二五九、二六〇、二六二) 乾封二年二種 (二五七、二五八) 龍朔元年二種、二年、三年各一種(錄文

二五五、一〇四三、二五六、二五三)

顯慶四年一種(一〇〇九) 顯慶三年二種(二五二、二五四)

永微□年一種 (二四七)

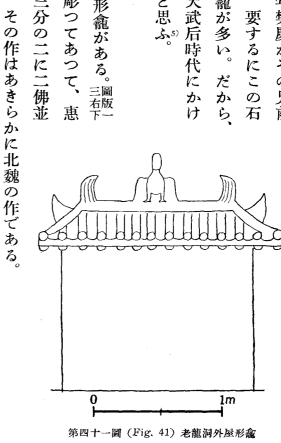
永豫五年三種(二四四―二四六)

永徽三年一種 (二三九)

永徽四年(二四一一二四三)

永徽元年のもの三種(二三四―二三六) 貞觀二十一年のもの一種(錄文二三三)

永徽二年三種(二三七、二三八、二四八)



#### 蓮 華 洞 第十 洞

- 圖版三〇-三九

なり、 洞(古陽洞)、第二十三洞(火燒洞)等の北魏窟が相連接してゐる 賓陽洞をはなれて伊水の西岸を南すると、まづ敬善寺附近の唐代諸石窟となり、さらに萬佛洞附近の唐代諸石窟と このあたりに至るまで北魏の石窟をみない。 第十四洞、 第十七洞(魏字洞)の北魏窟が南についき、 こゝに來ると、 さらに奉先寺をすぎて、第二十洞(藥方洞)、 北魏の石窟としてまづ蓮華洞があり、 これを發端 第二十一

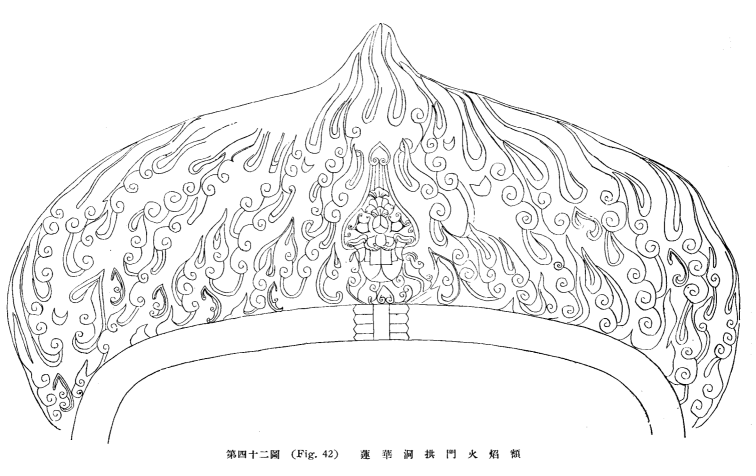
> といふべく、蓮華洞の第十三洞とその南 ヴしてゐて、蓮華洞のあたりは一つの岬 ろ岩鼻の兩側で**、**たがひにはみえない位 の第十四洞とは隣あはせではなく、むし 伊水の西岸は岩山にそつて少しづゝカー

外 洞外にはまづ左方、 入口拱額のわきに、 伊闕の二字を大きくほつてゐる。 これは明の隆慶二年 五西 六八 春

一洞

四〇

諸箸録によれば



る。錄
文
それから、唐龍朔三年
西
暦
楊□□の盧舍 つても、 よび唐代の造像がすくなくない。すでに北魏末にあ 坐佛の龕がある。 河南巡按趙岩の題字である。 像龕などもこゝで注意さるべきものであらら。 塔形の佛龕、 龕 録 文 があり、そのとなり王□慶の造菩薩像記 那像龕 ⇔ 文 がそのとなりにあり、その下に北面し が同村人廿二名と共力して造建した龕もこの下にあ れてゐる。また北齊武平六年 西七五 鞏舍といふもの 唐貞觀廿年 西 曆 張世祖夫妻兒子等の三尊坐佛 の上には、 左右側壁と同樣な佛龕が拱額右方にひらか 初唐の作とみられる四體の佛菩薩の列 そのほか、北齊かと思はれる覆鉢 その石刻の文にもかゝはらず三尊 その他左右に魏齊、 お

みだした小さい獣面で、まるい獸眼がするどくきら 面をほつてゐる。 その燃えあがる焰は、渦文の瘤節をつくりながら、 はいちめんに薄彫のうつくしい火焰をうめてゐて、 とがつた尖拱額をいたゞいてゐる。第四十 この拱額に ルたかく、 上へ上へと上昇してつひに尖拱の先端にあつまつて 九七、たかさ約五メェトルの拱門。そのらへに先の まつたところに口をひらいてゐる。間口三メェトル 一拱 門 このした、ちやらど中央に獅子頭のごとき獸 そのらへに前岩壁より三、 蓮華洞は現在の路面より四、 それは舌をだし、門齒と牙とをは 四メェトル奥 五メェト

4圖版三五、邑師僧寶の佛籠はふかく、母坐佛を安置し、楊□□の佛籠もふかく、五尊坐佛に供養者像をくはへたものである。張世祖の佛籠はすつかり唐式になつた供養者三人の浮彫が人目をひく、王□た供養者三人の浮彫が人目をひく、王□だりの佛籠にも記銘左右に坐つた供養者の

5沙疄圖版二○三、むかつて左上。塔形龕

のは不思議である。
日も立派なものだが、そこへ至るまでの連華洞はさうたう大きな石窟であり、入

ある。のより以上便不便など、おかまひなしでついてもいはれうるが、他の小洞はむろのいてもいはれうるが、他の小洞はむろんより以上であらうか。これは古陽洞に北魏の頃はいまより水位がかなり高かつ

ばみる。 同にもあり、また小さい佛龕ではしばしこゝでは賓陽洞外壁にもあつたし、この7雲岡では火焰拱をみないやうにおもふ。

8このやうな獣面は雲岡にも龍門にも他に8このやうな獣面は雲岡にも龍門にも他に4のである。しかし、満洲國みられないものである。しかし、満洲國科学縣の四神塚玄室持送りにゑがゝれた戦っないものである。しかし、満洲國

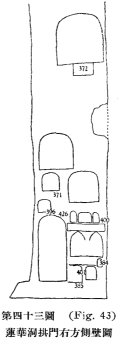
3 沙畹圖版二〇三をみよ。2 關百益氏『伊闕石刻圖表』上册三。

が前脚を缺くことである。

## 龍門石窟の研究

今日では明瞭を缺く。 くなつてゐるのであらう。 めいてゐる。 額の下ばにある拱梁は扁平で、中央に花瓣のかざりをもつ。 拱門の兩側にはいま別に拱柱らしいものをみない。 それは後世の追刻と破壞のためにわからな 拱端には龍頭のかざりがあつたらしいが、

胸にあげてひらき、 方の像は頭部と右手と足とを缺く。圖版 拱門のわきには一對の力士像をほつてゐる。しかし、 右手に金剛杵をもつてゐたものらしい。 ながい下裳と腹の上でX字形にまじはる天衣とで全身はおほはれ、 左方は拱門側壁まで破損してゐるので今日これをみない。 全體の形式は賓陽洞外の力士像 圖版 によつてほゞらかゞ 左手を 右



つてゐる點である。首をうしなつて淋しいが、よくみると割台にがあつて、割合に古調をおび、特色のあるのはいくらか腹がでばへよう。腕、肩のはりぐあひには雲岡の彫刻を想起せしめるもの

七二 先天二年 錄文三八四 乾化五年 錄文三八五 の四種がある。第四十錄文三先天二年 錄文三八四 乾化五年 錄文三八五 の四種がある。第四十る。三五 その他はいづれも唐代の追刻である。 そのうち年號のあるものをひろふと龍朔三年 錄文三七 乾封元年 声層六る。圖舫 その他はいづれも唐代の追刻である。 そのうち年號のあるものをひろふと龍朔三年 齊層六六三 乾封元年 西層六 ゐる右方の門口側壁にはたくさんの佛龕がひらかれてゐるが、そのうちのひとつに は 北魏 末の樣式をもつた龕があ 門口の床には幅一メェトル三〇の閾をのこしてゐる。 のこつて

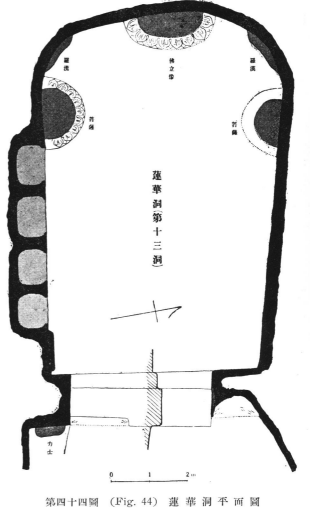
きさもほゞ古陽洞と伯仲する。第四十 陽洞の形狀に一番ちかい。 平 面 形 この石窟は非常にふかい長方形の平面で、 幅は入口の近くで五メェトル四八、奧で六メェトル四〇、 奥が特別に龕形をなさぬが、圓くなつて、天井も圓く、 奥行は九メェトル七五ある。 古 大

し、これには蓮座はない。 いづれも直徑二メェトルを越え、 最奥にも何ら寶壇樣のものなく、本尊も二脇侍も床の面に直接ほりだされた蓮座の上にたつてゐる。圖 版 反轉した複瓣の蓮瓣はうつくしい。この三尊の間に浮彫の羅漢形が二體ある。 蓮座は しか

をふかくし、 左右の壁は一面に列龕をみるが漸次開鑿されたもので、 これだけの側壁をのこしたのは一に古陽洞の例にならつたものと思はれる。 一時の造建ではない。 しかし、 それにもかゝはらず、 奥壁

後 壁 後壁中央の本尊立像は身長ほゞ六メェトル、みごとな長身の像である。 頭髪は額と肉髻の正面にある二

- 9 これはいま年號をもたない。 圖版三五の とになつたのであらう。 に、この佛龕は拱門側壁にきざまれるこ すでに内部の側壁が一應充滿 した ため にこの形式のおこなはれた北魏末には、 たらしいが、いまはみられない。要する の右下にみごとな力士像と獅子像があつ 塚本靖博士のとられた寫眞によれば、こ もに割合にめづらしい佛龕である。なほ 龕の兩端にたつてゐる。寶座を別にした へてゐる。そして全體に對する二菩薩が **寶座を別にし、おのおの二比丘をしたが** た寶壇がある。中は二佛並坐であるが、 には香爐を中心にして供養者の像を配し 右下にみえる六七十センチ四方の龕で、 二佛並坐像で、この簡單な龕の形式とと
- 11 園版三五、乾封元年(錄文三七二)のも三町、佛は重成の蓮座の上に坐してゐる。 ので、佛は重成の蓮座の上に坐してゐる。 ある。
- の割合に、硬直した衣文からなる。一面に垂下してゐる。そしてそれは唐初像である。八角形の豪座上に坐し、裳を像との名。八角形の豪座上に坐し、裳をなり、
- 觀晉龕の右上にある。 像の小龕である。圇版三五右下にある雙22先天二年(錄文三八四)像は粗末な觀音立
- えぬが、塚本靖博士の寫眞にはみえる。の觀音像であつた。いまうしなはれてみ13この後梁乾化五年の造像は五六十センチ
- 14この蓮座の蓮瓣は賓陽洞に一番ちかい。しかし賓陽洞の方がもつと立體的で恵建となが、どれももつと立體的で蓮瓣もつと立體的である。この蓮華洞の蓮座はわれわれが調査であた。この蓮華洞は前述のごとく路面よりた。この蓮華洞は前述のごとく路面よりた。この蓮華洞は前述のごとく路面よりた。この蓮華洞は前述のごとく路面よりた。この蓮座の蓮座を見いる。



44) 蓮 華 (Fig.

あり、

筒のやらである。衣文は簡素にし

て、

ゆつたりと流れ、左右への反轉もわ

全體にかなり長手で、頸もまた長い。 體として大きく、 賓陽洞諸佛のごとくいちじるしくない。 たやらな感がある。 肩から胸、 か彎曲し、 つよい弧線をゑがゝない。口脣もいくら 目は水平にちかく、賓陽洞諸佛のごとき この巴形を中心に波狀にあらはすが、 腰から裾にかけては平面的で 古拙微笑のかたちをとるが、 あたかも冠をいたゞ 顔は肉髻をふくめて

圓形頭光には蓮華をほり、同心圓をほるが、衣文のごとく至極簡素である。賓陽洞の光背にくらべるとその好尙の相 つかつてゐる。これにくらべると賓陽洞のやりかたは線の强調にあるといへる。 違がわかると思ふ。こゝでは焰のひらたい面、 づかである。要するに賓陽洞諸佛にくらべるとこちらは幅がない。 ま手も損じてゐるが、これは前に出し、右の掌をあげ、 蓮瓣のひらたい面、 左の掌をたれたものと思はれる。 足部は水に浸つたためか、 衣裳のひらたい面、 さらいふものをよく生かして 舟形擧身光は火焰をほり、 全體に壊れてゐる。

奥壁は彎曲してゐるので、左右の脇侍菩薩はまつたく方向を轉じて南北面する。 わきだてをもつた高い三面實冠をつけ、 冠とともに頭部はや、長大である。 眉目は秀麗、鼻すぢとほり、 身長約四メエトル。 右方はまへだ 口脣に

魏佛教が美術と融合した崇高さがあるのではなかららか。 のごとく感ぜられる。第四十 は婉として古拙笑をたゝへる。瓜實顏の、 こされた菩薩の胸や手足を凝視する。圖版 かけての柔和さも、そのきずのない石肌とともに清純そのもの 慘酷な土民の手によつて、 われわれはこの美しい面相を脳裡にゑがきながら、 こんな面相の靜けさのなかに、 いまこの美しさは永遠に失はれ 頰から細まつた頤に 蓮の蕾をもつた右手 しか 北

蓮華洞

(第十三洞)



第四十五圖 (Fig. 45) 蓮華洞右脇侍頭部

15『支那佛教史蹟』第二册、圖版七三。 真二七。 山本寫眞場『龍門石窟』昭和十二年刊**、** 

全

V

16この本尊の鼻は補修かとおもふ。

眉

17 舟形光背の先端はながくのび、後壁にそ う。(『天龍山石窟』第十二、十三圖)唐代 頂がのびて、この框につきこんでゐると うに、いつでも分離してゐる。 ころは、やはりこの火焰光の遺意であら 仕切られてしまつた。しかし、下の尖拱 龕が獨立し、また天井蓮華と天人は框で 勢よくもえあがつてゐる感じである。そ になれば龍門萬佛洞(本書圖版二三)のや 天龍山の魏末の第二、第三洞では後壁佛 れが北魏以後になると、こんな例はない なかへくひこんでゐる。まことに火焰の などになると、ほそく、ふかく蓮華文の してゐる。このことは賓陽洞光背も同じ

18『支那佛教史蹟』第二册圖版七四。『龍門 はなくなつたらしい。岩田氏の寫眞には 石窟』寫眞三〇。この首も大正の末年に

もうみえない。

り光背のうへのおほひのやうな装飾は、た

第九洞左脇侍菩薩像等にみられる。龍門

足をらかせ、その衣端でおほまかな美しい波狀をつくつて してゐる。さらに下にたれた衣裳は兩足の間でくぼみ、 きだした腹のあたりに壁環がみとめられる。 けてゐるが、 は右胸につけ、 兩肩から下つてきた天衣と連珠とが、M字形に交叉 その手さきは美しく柔軟にみえる。 衣端をもつた左手はすこしかゞめて腰につ その壁環を通 すこしつ



第四十六圖 蓮華洞迦葉像

間の路傍薩龕(第六十圖)はその一變形と られるが(本書第九十圖)、破洞、魏字洞

冠の紐の飜轉などもみのがしがたい。 賓陽洞の諸佛ほど幅がなく、 それだけどつしりしたところがないが、 神經はこまかく、 その衣端のさばきや寶

窟の光背ではかなり顯著な裝飾である。らて何かせまい幅のかざりか、おほひのやうなものがついてゐるのは、こゝではほんの殘存形式にすぎぬが、 この右方脇侍の光背は實珠形で、うちより蓮華、 唐草文帶、 火焰綠飾といふふらになつてゐる。 實珠形の上緣にそ 雲岡石

あたかも血の通つてゐる皮膚をみるやらである。 これも何だかよくわからぬものである― てゐる。しかし、 のたてものを左右までめぐらし、 すぼまりの顔で、 しこゝに凝集される。三〇 腹にかけては地下水の浸透によつて、はこばれた石灰分が固著し、足もとは同じく水の浸蝕のために破損しつくし 左方の脇侍菩薩の頭部は身體に比してやゝ大きく作られてゐたが、これもいまではなくなつてゐる。 こゝにもこの像の非凡な美しさが感得される。 その肩の優しい輪郭をみて、兩手さきのおどろくべき自然の表現におよぶと、われわれの眼はしば 口脣の彎曲が特にきつかつた。 寶珠 その内部にらつくしい、こまかいほりがあり、 -あるひは蓮瓣であるかも知れない--をもつた左手は左腰にそふ。 腕からひるがへつた衣のはし、また肩にかゝつてゐる衣のはしをみ 寶珠光背はほど同様であるが、 その飾環をもつた指の柔軟さ、 をもつた右手は右胸につけられ、 正面上端には新月形があった。 實冠はちがつてゐた。 頭が大きく、下 これには一 なめらかさ、 飾環 胸か 聯

その老人たることをあらはし、第四十これに對照して阿難像はやさしい面貌に年わかい羅漢たることをしめしてゐる。 本尊は釋迦牟尼佛といふことになる。 面貌をあらはしたのは共通してゐる。 本尊と兩脇侍菩薩との間にそれぞれ浮彫の羅漢像がある。 その眼窩をふかくし、 鼻端をとがらし、 迦葉像は額に皺をよせ、 阿難像には石灰分が凝著し、全體がいくらか模糊としてゐる。 口唇をひきしめ、 身體約三メエト 咽喉の皮膚をすぢだゝせ、 額を大きくし、 右が阿難、 頤と頬骨の隆起をしめし、 肋骨の骨をあらはにして、 左は大迦葉、 右手は肩のあ したがつて するど

> 20 左方脇侍菩薩の頭部は大正末年まであつ 田氏寫眞には見える。

こゝではほんのなごりとして行はれてる るのみである。たとへば第十九洞左脇洞 岡石窟の造像にしばしばみる。しかし、 (同書圖版三四)に雲岡の例がみられる 圖版八六)第十七洞右壁大龕右脇侍(同 **寶冠中央上部に新月形をつけることは雲** 

22『龍門石窟』寫眞二八、二九。沙畹圖版

らも上膊を垂直にし、腕さきを水平にして、一樣に本尊の方へむけてをる。しかもそれにつれて、いくらか肩がはつ がつてゐる。 められて、ことのほからつくしい。光背はともに實珠形で、圓形のそとに唐草文帶があり、そのそとに火焰がもえあ 活動的にみせる點である。とにかく、おほまかな衣文の流れと衣端の波狀は、裾の彫りがあさく平面化したのにつよ てゐるところは、この像のなゝめ本尊の方へむいた顏とともに生々とした感じをあたへる。 たりにあげ、 衣文も密接してゐるのに、下身においてはひろがり、おほまかな衣文をつくつてゐることは、またこの像をより 左手は左胸にあげ、なにかもつてゐる。迦葉像は右手に錫杖をつき、左手に衣端をとつてゐるが、どち 衣裳も上身において密著

があり、 つらなつてゐる。左右の羅漢像の上には小さい千體佛の像をぎつしりときざみ、その他には小さい佛龕をうめてゐる。 六の唐代佛龕がある。圖 版 ころまでおこなはれ、またこのころを最後とするものであらうと考へられる。なほ右方脇侍の上、天井との間には五 しかも、 その形式や彫法はまつたく左右壁の諸龕と一致し、北魏末の追刻であることがわかる。左羅漢の上にやゝ大きな佛龕 さてひるがへつて、これら尊像周圍の壁面を觀察するに、それは全體が龕狀に彎曲してゐて、天井の蓮華文にまで この佛龕はその場所からして、奥壁追刻龕の最後に位するものと考へられるから、奥壁の小龕追刻は、この そのかたはらに碑形をきざんでゐるが、その文字はわからない。文字のわかるものとしては、右羅漢の左足

尊光背につらなつてゐる。からいふところも正しく賓陽洞のまねである。 よんでゐるので、やはり一種の穹窿狀とみることができる。そして窟頂の中心をなす蓮華もすこし奥の方により、本 天 井一 何分細長い石窟であるから、天井は自然かまぼこ形となるが、奥壁も龕狀に彎曲して、自然に天井にお

外區のC字形忍冬をつないだ唐草文帶と、三段になつてふかく彫りだされてゐる。そのたかい彫りは、 ない平滑な蓮瓣の匙面とともに、明朗な感じをかもしだしてゐる。年四十 蓮華洞の名が由來した窟頂の蓮華は大きく、天井いつぱいにひろがる。大きな中房、 簡素な單瓣の蓮瓣、 何のかざりも それから

ろへなびかせてゐる天衣のリズムがすべてを融合して輕快な姿になつてゐる。肢體も細長いが、面相もながく、すこ はかならずおこして、香爐あるひは果盤を捧じてゐる。上身と下肢のまげかたにいくらか無理があるが、 なほ蓮華をさしはさんで、左右に六體の飛天がある。圖版 下肢をはねて空中を游弋してゐる狀につくるが、 かるくうし 上半身

造建後、間もなくつくつたものと思ふ。に相違があるが、とにかく、奥壁尊像の23この千體佛像も右方と左方でかなり配置

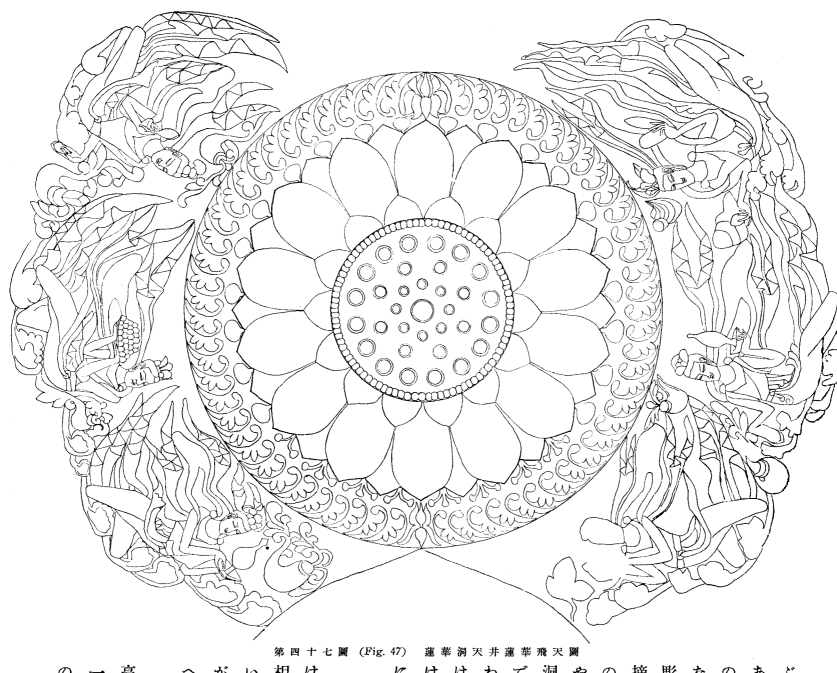
2、その間に小異がある。 た右に一雙あり、千體佛についでつくられたもの上思ふ。しかし、こまかくみると、その間に小異がある。

5。 20天井にあらはれてゐるわけであら ことがみとめられる。その若干の矛盾が ことがみとめられる。その若干の矛盾が 立面形においては賓陽洞にならつてゐる なこの蓮華洞は前述のごとく、その平面形

双この蓮華の中房には、中心にや、大きな 選子があり、これをとりまいて小さい八 個の蓮子があり、これをとりまいて小さい八 の蓮子があり、これをとりまいて小さい八 の蓮子があり、これをとりまいて 中位の蓮子八個があり、さらにこれをと りまいて大きな十六個の蓮子がある。中 房周闡に圓珠をつないだせまい一帶があ る。この中房周緣の連珠文帶は百濟の瓦 なにとへば扶餘窺岩面廢寺址出土塼および たとへば扶餘窺岩面廢寺址出土塼および たとへば扶餘窺岩面廢寺址出土塼および たとへば扶餘窺岩面廢寺址出土塼および

28 この種唐草文帶は雲岡石窟においてしば とばみるところである。たとへば第一洞 東壁(『大同石佛寺』 圖版六八)第七洞、 第八洞內部『同書圖版五二、五三)、 第 第八洞内部『同書圖版五二、五三)、 第 第八洞内部『同書圖版五二、五三)、 第 第八洞内部『同書圖版五二、五三)、 第

蓮華洞 (第十三洞)



にのこされてゐる。 。 洞彫刻家の得意とする所 ある。 はあらけづりの壁のまゝ けれども、天井の前方部 である。なほ、どういふ やりかたとともに、蓮華 の面、 わけであるかわからない 彫つたところは、前に指 の衣文乃至蓮華の花瓣の 摘した本尊光背や、羅漢 な面をたくみに生かせて ぶる氣品のたかい作品で また肢體の面、 頰の面など、平滑 衣

「右壁」 佛龕の配列は不規則で、左右の壁が、 が、それでも完全とはいが、それでも完全とはい

の佛龕を、上中下の三層の佛龕を、上中下の三層の佛龕を、上中下の三○○

20『支那佛教史蹟』華洞の天井蓮華である。後者は誤つて鞏縣石窟寺の圖版となつて20『支那佛教史蹟』第二册圖版七七、一○五、2015年

尖撲額があつて、石窟をひきしめてるる。 がも、そのま、洞口にはちゃんと大きなは何らこれをしめく、る施設がない。蓮は何らこれをしめく、る施設がない。蓮は何らこれをしめく、る施設がない。蓮は何らこれをしめてるのは、洞口にはでいる。

二。 二十九六、一九八一二○

32こんなに不規則だから、一龕一龕、氣まに追刻していつたことはあきらかであった追刺していつたことはあきらかである。けれども、その彫り方は一樣で、統一のがあり、しかも、後壁木尊や天井ともである。

では第三龕が天井にくひこみ、そのかたはらに碑形があり、 ひこんでゐる。 は同大で並列する。 まづ下層から説明しよう。第四十 わける。 ある。 しかし、 中層では第三龕がやゝ大きく、上層にくひ入り、 下層はなほ門口までに一龕分ほど空間があつて、こゝに螭首の碑形をほるが、 ほゞ同大の佛龕がならぶのは、下層では奥よりかぞへて第四龕までゞ、 その上に第三龕の附屬佛龕があり、 第四龕やゝ小さく、 第五龕ははるかに小さい。 中層、 ついで第五、 その螭首は中層にく 上層はおのおの第 第六龕

たてがみの面、 の方形龕、やゝ時代のおくれた五尊像、 に北齊天保八年 西暦 つくるところの釋迦五尊坐像龕がある。 の上の空白には細密な飛天の飛翔してゐるさまをほり、 は金剛杵をもつた力士、拱端が鳥頭になつた尖拱がある。 下層第一龕は二佛並坐像で、段成の方座の上に坐す。 體軀の面、 坐佛垂衣の面、それぞれこの蓮華洞彫刻の特徴を把持してゐる。龕下に碑形あり、 菩薩立像の龕がある。 拱端鳥頭の上には蓮華上に化生した天人をつくる。 方座の前には香爐を中心にして、一雙の獅子をほる。 **尖拱の上には帷幕をしばつて、** なほこのかたはらにほど同年代の五尊倚像、 弧形をつらねる。 三尊倚像 拱額とそ 獅子像 その中 龕外に

下層第三龕も三尊坐佛。光背のほりがらつくしい。もかけ座の下には香爐があり、その左右の獅子は頭を下げ、腰がある。永熙二年八月廿日西層の供養である。この左右に唐代の佛龕がある。。のとみえる。中層上層の第三龕力士もこのやりかたである。龕下中央には二十一字十四行にわたる長文の造像記録文 つてゐる。 安じたかつからは、まことにめづらしく、躍動してゐる。 が自由で變化にとんでゐる。左方力士が見下すやらに首をかしげながら、 龕上の化生は同樣である。特色のあるのは左右一對の金剛力士で、あさい平板なほりであるが、その肢體、 下層第二龕は三尊坐佛で龕形、 また拱額にはたゞ中央に實珠形をほり、その上の空白には僧形、菩薩形をごくあさくほる。 像式ほゞ前者に同じであるが、段成の方座なく、香爐なく、 おそらく當時の繪畫における運筆にふかい影響をらけたも 大きな金剛杵を前につき、その上に兩手を 獅子は腰をおとして蹲 拱端の鳥頭 その天衣

棟本瓦葺の屋形をつくる。圖版 下にいくつもならべられたコ字形の椅子は、維摩のとりよせたといふ八萬四千の椅子であらう。 さまをこまかく彫り、 い化生がゐる。 合掌像は文殊にしたがつて來た人々であらう。 何かねらつたやらなかつからに彫つてゐるのはめづらしい。尖拱額の中には面彫りにて樂天の飛翔してゐる **拱額と帷幕との間には半肉彫の維摩經變をほる。右に文殊の屋舍あり、** その兩端に蓮上の化生を彫る。 またその力士の形式も、第一、第二龕のそれとまつたく異なり、顔はなゝめうちが 力士像は第二層とまつたくちがふ半肉彫であらはされ、 拱端には半肉彫になつた獣頭、 その口からのびた蓮枝には小さ 左に維摩の几帳がある。 中間に配された多數 頭上によせ その

33 すなはち、この佛龕の左に天保八年十一月造釋迦像記(鉄文三六四)があるので、この佛龕をさすものと思ふ。なほ別にこの佛龕をさすか不明である。あるひはぞの佛龕をさすか不明である。あるひはぞの佛龕をさすか不明である。あるひはぞの佛龕をさすか不明である。あるひは老の一つに像名を二つ書いたのか、それともこの籠はそれより以前のもので、鉄文三六四はその左方の五尊倚像籠をさすのではあらうか。

34 この方形龕とみえるのは上に天蓋のある が坐天蓋龕であらう。この石窟拱門側の二佛 が上げる。

和は唐代。沙畹園版一九八下、 
3 五尊像和は唐代か、時代不詳。菩薩立像

36 みえてゐるところでは坐佛と羅漢との三年間である。しかし、佛と兩羅漢の三尊龍のあさい彫でほどこされてあつて、五尊があさい彫でほどこされてあつて、五尊を指かも知れない。これと同様なことは下層第二、第三龍、上層第二第三龍についてもみとめられる。

37 この造像記(錄文三六二)には「法儀のおこの造像記(錄文三六二)には「法儀のない。石像とあるのみで、何の像かわといふ。石像とあるのみで、何の像からな。

少務副反一九八下、

#### 註32 參照

四圖) 古陽洞中の一佛龕にもみられる《第九十ゅこの獅子のねらつたやうなかつかうは、

4 圖版三三右の向つてある。 この下に供養者列のみえるのはこれ ■ の この下に供養者列のみえるのはこれ ■ に しゅっぱん でんしゅう しゅうしゅう しゅうしゅう

のと推定される。 をのこすのみである。中央には螭首の碑形があり、 的な姿體をあらはしてゐる。 はにむか が旡量壽佛をつくるとある。その硬直した體軀に特徴があつて、その右隣の帷幕五尊龕とともに東魏頃の作と考へら この碑の左方に小さい菩薩立像龕あり、北齊武平六年西との年號がみられ、碑形の像もおそらくこれ以前のも Ÿ, 弁冠の布片ははねあがり、身體をくねらせて、そとがはの膝をまげ、うちがはの足をふんばつて、 なほこれらの間に若干の唐代佛龕がある。 龕の下には薄彫の供養者列像があつたらしいが、いまは後刻の佛龕によつて、その一部 その中には三尊坐佛像が二體ほつてあり、 碑のはしには比丘惠感 躍動

前者のごとく半肉彫であるが、いかめしいこざねの鎧をつけたことはまつたくユニィークな例である。三三下版。 で一致してゐる。 んど圓形にちかづいてゐることも、ちがひといへばちがひで、北魏龕にあまりみないところである。また金剛力士は 層第四龕は三尊坐佛で、光背のほり、 たゞちがつてゐるのは拱額內部で、これには火焰がつくられてゐる。圖版 **龕外の裝飾など第三龕によく似てゐる。維摩經變の浮彫をきざむところま** また拱門の彎曲がほと

佛龕に屬するものである。 菩薩立像龕等はすべて初唐頃の作とみえる。そのらち上部中央に小さい一尊坐佛像の龕があつて、その上から右手へ ものであるが、その實龍門においてはほとんどみられない形式であるから、この一例はめづらしい存在だといはなけ 代の佛像を暗示するものである。 諸龕と同時、 かけて長安□年 ━━せ○□ の造像記がある。この文字は、どうしてもこの坐佛の小龕よりのちにほられたもので、このかけて長安□年 酉暦七○□ の造像記がある。この文字は、どうしてもこの坐佛の小龕よりのちにほられたもので、この ればならぬ。 ののちにつくられた數個の小佛龕によつておほはれてゐる。いちばん古いと思はれるのは、向つて右下の五尊坐佛龕 四右下か、その肩のはつて硬直した姿態と大膽なまでに平滑な素面と、それからおほまかな曲線とは、正しく北齊時圖版三で、その肩のはつて硬直した姿態と大膽なまでに平滑な素面と、それからおほまかな曲線とは、正しく北齊時 下層碑形は高さ二メエトル五〇、 その他の三尊佛倚像龕二、三尊佛坐像龕、五尊佛坐像龕や、さらに小さい一尊佛倚像龕、 おそらく北魏末に、この蓮華洞に對する造像碑としてつくられたものと思はれる。しかし、いまではそ しかもこの小龕がこゝにほられたときを考へると、この碑面に對する佛龕の追刻もこの長 しかもかくまで面を生かした彫刻といふのは、結局龍門蓮華洞の發展ともみられる 幅一メェトル二三。圖版 簡素で力强い螭龍の形式やその彫りかたをみると、 菩薩半跏像龕 右の

中層第一龕は五尊佛坐像で、光背のほりはみごとである。帷幔があり、 その中間には維摩經變を浮彫にしてゐるらしい。 力士像はない。 尖拱額にはC字形忍冬をならべた唐草文を

からであららかと思はれる。 二龕は五尊坐佛龕、 前者に同じであるが、 力士像は下層第二龕の式である。 蓮額内は火焰がある。 蓮端の龍頭は細緻で、 蓮華洞拱門の龍頭

- 一九八下。 一九八下。 沙瑙區版
- 菩薩立像のやうである。 らかでないが、沙畹圖版二○○をみると4こゝのは三尊の脇侍が菩薩か羅漢かあき
- はこざねの鎧、つまり札甲はすでに漢代からおこなはれてゐる。(江上波夫氏および六三頁)北魏時代にも土偶に札甲をつけたのがある。しかし、力士像に札甲をつけた例はきかない。やゝ大きな手杵のごとき金剛杵をもつてゐる。高句麗の壁畫とき金剛杵をもつてゐる。高句麗の壁畫とき金剛杵をもつてゐる。高句麗の壁畫と赤統觀はしばらくおく。(『通溝』下册、孫統觀はしばらくおく。(『通溝』下册、獨版五三)。
- 4 シャヴァンヌはこの碑に文字があつたやうに考へてゐるが、(Chavannes; ibid., P. 413) あるひははじめからなかつたのではなからうか。表面のぐあひがどうもあつたやうな形迹がない。またあつた文字をつぶして佛龕をつくることも尋常のことでないと思ふ。はじめこの石窟の完成をみたころ、碑形がつくられたけれども、何らかの事情でそのま、になつてゐたのを、北齊ごろになつてやうやく小龕たのを、北齊ごろになつてやうやく小龕
- 窟』 圖版四六、四七)をみよ。
- 圖版一○一)のごとし。
  ◎ 正に雲岡第三十九洞拱門(『大同石佛寺』

B

壇には北魏の三尊坐佛龕がひとつ、唐代小龕が二三ある。 じである。帷幔の弧線はあざやかに、 中層第三龕は五尊坐佛龕、 上述諸龕より大きく、 維摩經變の彫りもこまかである、 幅約二メエトル、 高さ約二メェトル二〇、 拱端は肉彫龍頭、 拱額は線彫火焰。三六上版 力士は下の第三龕と同 基

ちばがとがつて切れこんでゐるのは例外的な特徴である。 くしく、垂衣もうつくしくひろがつてゐる。鳥頭飾の尖拱で、その中には薄彫の奏樂飛天六體をおさめる。 つてうめる。力士像は半肉彫であるが、金剛杵をとつて佇立するのみである。基壇中央には正光六年 西三 の造像記 中層第四龕第四十はや、小さく、そのため基壇の下に一個の北魏楣拱小龕をもつてゐる。 帷幔の弧線はゆるく、その空白は多數の合掌せる僧形をも 五尊坐佛像で、 光背はうつ 尖拱のう



(Fig. 48) 蓮

上層第一龕は尊像がよくわからぬ。帷幔はふつらであるが、

式の坐佛尖拱龕がある。中央は空白のまゝのこつてゐるが、 中央三分の一に小さい北魏の坐佛尖拱龕があるが、完成して 尖拱額は裝飾なく、力士像もない。基壇の兩隅に小さい北魏 ゐないやうである。他の三分の二はあらけづりのまゝである。

力士像は下の第二龕に共通するが、ほそく輕快である。拱額は細緻な火焰、 第四十八圖 文字をみないやうである。 な圓形の蓮華文を附加してゐるのは龍門にはめづらしい形式 る 舟形擧身光背をくつきりとほりだし、その兩わきに大き 層第二龕は三尊坐佛龕で、 拱梁ふとくあらはれ、 かなり細おもて痩身の作であ その端は

である。 5.33

の中央に坐佛の尖拱小龕があり、 なほ上層第五龕にみとめられるが、 まつたく北魏末の様式になりきつてゐる。 またそのとなりに五尊交脚菩薩の楣拱龕、三尊坐佛の尖拱龕がある。 この二例が古陽洞をのぞく龍門における交脚菩薩像の全部である。 長身にして垂 交脚菩薩像は るのはめづらしい。基壇には供養者の行列があるが、破損して全貌をうかゞひがたい。なほこの上に千體佛あり、そ

**龍頭と忍冬唐草になつてゐる。帷幔は、さらにその上に鱗狀と三角形の天蓋があり、** 

上層第三龕はまた、三尊坐佛像、 中層第三龕にことごとく一致してゐるが、 拱額には彫りなく、 帷幔の上には十字

連華洞

(第十三洞

50唯一の類例がこれに對應する蓮華洞の左 壁にある。同じ頃の作であらう。天龍山 六洞**、**第二十一洞等。(天龍山石窟、第五 をくひこんだ例がある。第十一洞、 石窟には、唐代の窟になると尖拱のした

しも一樣にさうであつたとはいへないで 奥からはじめられたとしても、かならず らうか。さうすれば、この壁面はたとへ 龕のうちでも最後のものだからではなか なに簡素になつてゐるのは、この同大諸 する。要するにこゝの佛龕の装飾がこん が、いまたしかめるすべがないので省略 龕がふかくてよくわからぬ。この右方の 脇侍は半跏思惟の菩薩像のやうにみえる

造建した釋迦像龕であることがわかる。 なほこのつぎの空白

<sub>三五〇</sub>がある。これによつてこの佛龕は蘇胡仁等合邑十九**人**が

52 註36參照。沙畹圖版一九九

華文を散らした例は諸所にある。たとへ ば第九洞、第十洞前室後壁『支那佛教史 雲岡石窟の装飾意匠にはこの種の圓形蓮

54雲岡第十一、十二龕外の小佛龕の装飾に みるが、龍門ではあまりみない。

55この小龕のかたはらに文字でもほるべき 字がありさうにみえない。 室白のところがあるが、いまのところ文

なほ垂下した華縄を附加してゐ

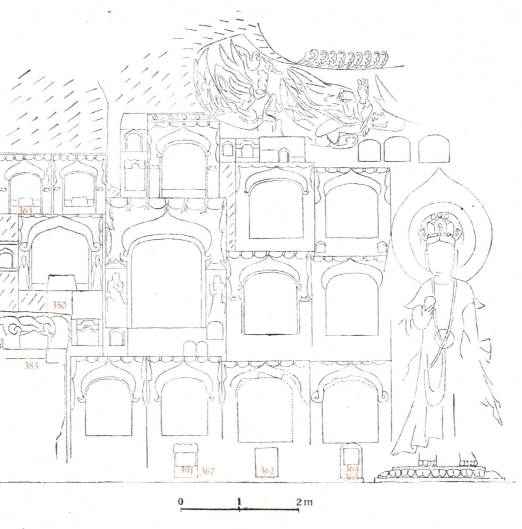
55 交脚菩薩像は雲岡では頻繁にあらはれ、 これはこの上層第五龕とともに、その終 末の二例である。蓮華洞ではまだ左壁に 龍門でも古陽洞には頻繁にあらはれる。

57 註38 祭照。沙畹圖版一九九。

#### 門石 研究

いらし と圓形とを交互に配した欄間のやうな一帶がある。 碑の上に別に五尊坐佛の尖拱龕がある。 これも北魏式である かたはらにこの龕に對する小さい螭首の碑形があるが、 文字はな

一層第四龕は五尊坐佛像、 第五龕は五尊交脚菩薩像、 尊像以外のことはまつたく共通する一雙龕で、またその形式



九圖 (Fig. 49) 蓮 華 致する。 三六三 があつて、

うつくしい。

第五龕基壇中央には永

のみである。

第四龕の垂衣は整正で

の獅子像をほつてゐることがちがふ

致する。たゞ垂衣の兩側にそとむき

は第三龕、

ひいては中層第三龕に

熙三年 西層 の比丘道仙造彌勒像

本尊の形姿と合

年 三西 三 五曆 都 類 鎭 と陝西の長安とにうつり、 熙二年法義世餘人像龕(下層第二龕) いはゆる北魏王朝はこゝにほろび、 室は二つに分裂して、彰徳東北の鄴 龕)を最後三<br />
三四として、一應全壁 永熙三年比丘道仙彌勒龕 考へれば、正光六年蘇胡仁釋迦佛龕 (中層第四龕)を最初 西三 唇とし、 さて以上を綜合して右壁の成立 0 開鑿が終了したものらしい。 衰微しつゝあつた北魏の王 (上層第五 永 零 を

東西兩魏對立の けた部分は、 をみることになつたのであらう。たとへば天保八年釋迦佛龕(第一龕下)、武平六年佛龕(第三龕下)のごときである。 もはやあらけづりのま」のこされ、 の世となった。 したがつて龍門における石窟の造營も一頓挫したものと思ふ。 東魏北齊の世になつて、 近づきやすい下層基壇にのみ、 これより上層の天井にか 若干の造龕

> 58 この碑の螭首は下層の碑の螭首、乃至下 よつてほゞ北魏末の製作だとの判斷がつ ゐる。そしてその相互の關係や、彫法に 層第三龕基壇の碑の螭首と互に類似して

ことが傳承されてゐるのは注意すべきで れ、しかも、はつきりと彌勒菩薩である るが、このときまで交脚菩薩像がつくら 終末で、翌年東西魏に分裂するわけであ 永熙三年(西曆五三四)といへば北魏の

∞比丘道仙造像記(錄文三六三)のできたの ば五月丁酉、帝は華林園の都亭に至り、 書』卷十一出帝紀、卷十二孝靜紀によれ 方の固めを嚴にし、 にそなへたのである。それから次第に四 京幾都督及軍士三千餘人を慰勞してゐる 二月永寧寺浮圖は燒けおちてゐる。『魏 七月己丑には帝親ら六軍十餘萬をすべ、 これはひそかに齊獻武王、すなはち高歡

河橋に次し、侍中斛律椿を前軍大都督と して汝水に陣せしめたが、高歡の軍に抗 して虎牢に鎭せしめ、荆州刺史賀拔勝を

丙子、つひに洛陽から鄴に遷都した。 即位し、永熙三年を天平元年とあらため、 十月丙寅、孝靜帝洛陽城東北において、 むかひ、翌々日高歡が入洛する。 丁未、<br />
斛律権等にせまられて帝は長安に

第一層、 下部になゝめ るやらに不規則に、つぎへつぎへとほつていつたものであらら。不規則ではあるが、奧のはしを基準として、 おそらくからいふやらに石質がわるかつたために、 「 左 壁 床を平らに調整するために當然切りとられてゐなければならぬ部分まで、不規則な凹凸のまゝでほつてある。 の浸蝕があるのも、 左壁の佛龕は右壁に比して一般に小さく、配置もより亂脈である。 おそらく當初からのものと思はれる。したがつてそのためか、入口にちかいところ 當初から計畫的なものがつくられず、手あたりの個所へ、 のみならず壁面すら凹凸がある。 下から いまみ

二龕 圖版三 は三尊坐佛像の尖拱龕であるが、帷幔なく、拱額も素である。 の造像記録文と供養者の浮彫がある。 てある。とんで第六龕はやはり小さい坐佛尖拱龕であるが、石灰分が固著してよくわからぬ。 孝三年とあるが、 佛と二體の蓮上化生とをほる。拱端は獸頭、 彫の力士像がある。 は丸彫にちかい。 部こはれてゐる。 かたは單純で、うつくしい。 第一層第一龕は高さ四十センチばかりの帷幔尖拱龕で、 龕のわきに力士像をつくるのは第五龕のみ、その他は合掌の菩薩像である。非常に習熟してゐたものらしく、 第三上下の二龕、圖版三七の 第四龕、第五龕はいづれも高さ五六十センチの帷幔尖拱龕、 この上の第二層第一龕はやゝ大きく高さ九十センチ位。圖版 刻文の左に小さい帷幔と尖拱の坐佛龕が二あり、手はいはゆる定印の方式によつてゐる。 あきらかに孝昌三年 西二暦 金剛杵をもたず、手をひろげてゐる。鮮明な帷幔の弧線がならび、尖拱額のうちに は過 去の またこのうち二つの佛龕には、 である。 拱額の上はかなり略されてゐるが、維摩經變。基壇の刻文 錄 文 は大魏 本尊は釋迦像、 なかには二佛並坐の像をおさめる。 やはり拱額の上に簡略にされながら、 通肩垂衣のふつらにみる北魏佛で、 垂衣の下の香爐と蹲つた獅子とはらつくし 五尊坐佛の龕、 なかは五尊か三尊の坐佛 基壇には建義元年五二人 左右屋形の下には半肉 これより入口の方は全 維摩經變がほ 臺座の獅子 つぎの第 ほ 七

拱額にはともに過去七佛をほるが、 をのこし、 左右には力士像、 は二佛並坐の尖拱龕である。 があきらかに北魏のものである。 第三層第一上下の龕は一組のものであららか、同大同手法、 左右に供養者の列像を薄浮彫にしてゐる。 基壇左右には供養者列像がある。 相拱のなかにも、 第三龕のそれは非常に小さい。 尖拱のなかにも過去の七佛をほつてゐる。 第二龕には比丘曇宗□洪智等の造像記 第二龕、 たゞ形式がちがつてゐる。 第三龕も同大の龕で、 **拱額の上にどちらにも浮彫維摩經變があり、** ともに三尊座佛の帷幔尖拱龕 基壇はそれぞれ中央に空白 上は三尊坐佛の楣拱龕、 四鈴四文 があり、65) 年號はない 龕の 下

第三層第四龕は五尊交脚菩薩像で、 上に鴟尾のあるやねをいたゞき、 つぎに楣拱がある。 基壇はや、高く左右に供

蓮華洞 (第十三洞)

はこの浸蝕はのびて左脇侍の足もとから、 
左羅漢のすそ、本尊の足もとにまで至つ 
たうかはわからない。たゞ、たとへ當初 
どうかはわからない。たゞ、たとへ當初 
とうかはわからない。たゞ、たとへ當初 
にかくのごとくなるやうでは、石質がそ

では一例もなかつた。である。龍門ではすくない。蓮華洞右壁の条拱龕は雲岡石窟に多いもの

。 孝昌三年清信女宋景妃造釋迦像記(錄文 がのんな觀念が錯綜してゐる。 を開きたいと願つてをり、 また彌 が外類に託生せんことを願ひ、また彌 であって法を聞きたいと願い、また彌 であって法を聞きたいと願い、文中には西 とな願い、また彌

これを塔にみたてたのか。
これは上述のごとく、一尖拱龕である。これは上述のごとく、一尖拱龕である。

5 この造像記(録文四〇四)は□□像二善 薩をつくることをいひ、あとに「恒に彌 をに持り」云云の文句がある。しかし、 たとへば孝昌三年宋景妃造釋迦像 記(錄 たとへば孝昌三年宋景妃造釋迦像 記(録 文三五二)のごとき例があるからである。 文三五二)のごとき例があるからである。

## 龍門石窟の研究

にまじはる天衣がその體軀の主調をなしてゐる。 年は建義元年 五二凡 である。 と文殊菩薩とを薄彫にしてゐるのがみえる。 衣はくつきりとしてをり、交脚は目だゝない。脇侍菩薩は龕外に正しく直立してゐる。 養の薄彫列像があり、中央に沙門惠詮と弟李興の造像記 錄 文 がある。それによれば本尊は彌勒像であり、 本尊の形式は北魏末の彌勒像としては代表的なもので、 **楣拱の框中には過去諸佛と蓮上化生をほり、その上隅にはまた維摩** 顔は長手、身體は痩せがた、垂 本尊菩薩も脇侍菩薩もX字形 つくつた

掌供養者をいれるが、第五龕のみはどく簡略にされた維摩居士と文殊菩薩の像がみえる。交脚菩薩と坐佛との並置は 釋迦龕の組合せから簡略にされたものであらうか。 ほとんどほかに例がない。當今の佛たる釋迦と將來の佛たる彌勒との並置で、雲岡石窟に頻繁にあらはれる彌勒龕 七は二佛並坐の龕である。圖版 第三層第五、第六、第七龕はほゞ相似た帷幔尖拱龕で、第五は三尊交脚菩薩の龕、 **拱額にはみな過去の七佛をいれ、** 拱額の上と拱柱の左右には合掌菩薩、 第六は坐佛と交脚菩薩の龕、 合掌僧、 合 第

末における典型的な菩薩立像である。おそらく觀世音菩薩像であらう。 る造像記 錄 文 によると、孝昌三年 五二七 清信女黃法僧つくる无量壽像となつてゐる。 ゐるのに反し、この二龕の坐佛は兩手を脚の上でかさね、いはゆる定印の形式である。しかも、その右方の龕の下にあ 龕である。 三八上 これからわづかな未成壁面をへだてゝ、第三層第八龕以下はひとつのグループになつてゐる。すなはち第八は三尊 兩肩に反轉する天衣、 第九は三尊菩薩立像龕、 その下の二佛龕は小さいものであるが、諸龕の坐佛がすべて右手を胸にあげ、左手を腹部に下げて 前でまじはる天衣、下裳のひれなどすべてシムメトリックに彫られてゐる。圖版 第十、第十一はその下の二小龕を加へて、いづれも合掌の二菩薩をともなつた坐佛 第九楣拱龕の本尊は正しく直 北魏

ある。 すべていはゆる定印の形式である。 いまは唐の玄弉譯『般若心經』齊文をもつてらめてゐる。碑形の上に小さいが、第二の佛龕があり、坐佛尖拱龕である。 |九|| に年號はないが、大統寺の比丘道緣といふものが、无量壽像をつくつたといふ。やはり北魏末の造像であらう。 ヘベていはゆる定印の形式である。その下に長く造像記の題名 曇 文 がある。下方には三尊倚像佛の帷幔尖拱龕があつぎに第三龕上方は正光二年 五二 つくるところの釋迦像十六區で、上下二段に十六の坐佛尖拱龕がならんでゐる。 第四層第一佛龕は高さ一メェトルにおよぶ帷幔尖拱龕で、本尊は三尊形式の坐佛、 小さいながらに左右には力士像、 帷幔には鱗狀三角形の天蓋裝飾を加へ、さらに華繩を附加してゐること、右壁上層第二龕に同じである。 その上にはまた浮彫維摩經變をつくつてゐる。かたはらの碑形はこの造像記をほるためであつたらしいが、 拱額のそとには維摩文殊の像をほつてゐる。 左方長方形の 牓白にある造像記 龕外に躍動的な半肉 彫力士像が 拱額

組のものである。 と右壁上層第四第五の一雙靇は正しく一と右壁上層第四第五の一雙靇は正しく一と右壁上層第四第五の一雙靇は正しく一と右壁上層第四第五の一雙靇は正しての意味はほとんど同じである。あるひた法華經をとく釋迦佛に重點があるから、た法華經をとく釋迦佛に重點があるから、た法華經をとく釋迦佛に重點があるから、た法華經をとく釋迦佛に重點があるから、た法華経をとく釋迦佛に重點があるから、

の无量壽像といふのは Amitāyu に對する清(一○八頁)にもある。 の活像としては古い例である。なほ无量壽像造建のことは魏字洞(六七頁)、古陽陀

∞この菩薩立像が觀音像であることについるこの菩薩立像が、おそらく第九靇同様の菩薩立像とぬが、おそらく第九靇同様の菩薩立像とぬが、おそらく第九靇同様の菩薩立像が觀音像であることについるこの菩薩立像が觀音像であることについ

ある。 スロにちかい大きな碑形にもがんらい文 スロにちかい大きな碑形にもがんらい文 等がなかつたであらうと想像する所以で のかくのごとく蓮華洞には碑形は多いが、

70 この造像記には各一區ごとに造像記があっての造像記には各一區ごとに造像記があ

云の造像記はなほほかにも一二例ある。そらく御道の西側であらうか。大統寺云よれば宣陽門外一里利民里にあつた。おれ大統寺は楊衒之の『洛陽伽藍記』卷三に

72 倚像佛の无量霹像はむしろ異例である。

第四龕の上方は未完成の小龕、 また薄彫で維摩像、 文殊像、 力士像をほる。 下方は五尊坐佛の帷幔尖拱龕である。拱額には彫りなく、左右に過去佛の列龕をほ 右壁下層第二龕の形式に同じく、 すこぶる輕やかで躍動的である。

四三元が追刻されてゐる。

基壇には造像記なく、

玄弉譯『般若心經



2m (Fig. 50) 蓮 華 洞 **左**. 壁

他の三龕はす

第五十圖 に類似し、 を配する。二力土像はそれがほど相對する 軀長身の飛天をいれ、 ほかに類例がない。 龕で拱額に波狀の唐草文をいれたところも 上龕の尊容は不明であるが、 ほど同大の帷幔尖拱龕が四個ならぶ。第六 べて二菩薩をともなつた二佛並坐像である 第七上龕は左壁における唯一の鳥頭尖拱 第六、第七はそれぞれ上下になつてゐて、

帷幔とのあひだには瘦

五尊坐佛に二力士像

んでとがらせることもまた一致してゐる。 右壁中層第四龕(正光六年蘇胡仁釋迦佛龕 その尖拱したばの中央を切りこ

彫の力士像をつくる。 第七下龕は三尊坐佛尖拱龕であり、 龕は五尊坐佛尖拱龕で、 拱額の飛天もこまか 天蓋形の下に半肉 第八上

73沙畹圖版一九六。『龍門石窟』寫眞三一、 こゝに南壁といふは北壁の誤である。

7.沙畹圖版一九五、一九六。

下とは五尊坐佛の楣拱龕である。

内のC字形忍冬つなぎがおもしろく、

の三個あり、上は三尊坐佛尖拱龕で、

拱額

中と

第五龕はまた、 すこしはなれて、

上中下

75沙畹圖版一九五、このあたりの壁面の不 整合をみよ。いかに姑息な經營であつた かといふことがわかる。

蓮華洞 (第十三洞)

佛龕がある。それは三尊菩薩立像で、やはり觀音像であらう

そのそとにはやはり維摩文殊像をつくつてゐる。

第八下龕は二佛並坐の尖拱龕、その右脇には小さい帷幔だけの

76 註(68) 參照。

/i. Ξ

## 静門石窟の研究

づらしい着想である。 維摩經變がある。 菩薩立像の帷幔龕がある。第五上下の二龕はやゝ大きく、力士をはべらした五尊坐佛の尖拱龕で、 は上龕、下龕があり、下は永徽四年 西暦 造建の三尊坐佛、錄文 武泰元年 五二八 の造彌勒像記 巽 女 があり、二佛並坐龕には太昌元年 五三二 の造多實佛記 巽 女 がある。つぎに第四武泰元年 西 曆 の造彌勒像記 錄 女 がある。つぎに第四 薩の楣拱龕がある。その上に三つの菩薩立像があり、さらにその上に二佛並坐の帷幔尖拱龕がある。 く下の釋迦十六區の列龕と同樣なものであらう。この上、この左にかけては北魏の未完成小龕がならび、 一未完成龕とも相連接してゐる。 第五層第一は七個の坐佛列龕、 下の龕の半肉彫力士像は天蓋の下に立つてゐるが、その天蓋が拱端の獸頭から垂下してゐるのはめ いまその間に初唐頃の一坐佛龕がひらかれてゐる。 その左方の膀白には造像記があるらしいが、いまこれに應ずる拓本がない。 上は北魏の三尊坐佛である。この上にまた小さい 第三としては、下に五尊交脚菩 帷幔との間に浮彫 交脚菩薩龕には 第四層第四 おそら

造建であることがわかる。 絡がないのであるが、その供養像と菩薩龕と銘文の三者の相互關係は緊密であつて、 の脇侍二觀音像をつくつたことを記し、つぎに「別に小觀音一龕を造る」といつてゐるから、この大小二龕が同時の ないのである。ところがいまこの銘文を見ると、これは普泰二年 西 暦 比丘靜度のつくるところで、まづ釋迦像とそ 者薄浮彫があり、その中間に造像記と三尊菩薩立像の帷幔龕がある。この菩薩龕と大龕はその構成の上にほとんど脈 最後に第五層第六の大龕であるが、その形式は全く右に述べた第六上下の龕と一致してゐる。なほ基壇下半に供養 いづれが後刻だともみとめられ

第一龕近傍 最初の三つ、 しかである。 龕)もまつたく聯絡なく、 要するに錯綜した左壁も、 そののちも、なほ開鑿されつゝあつたが、兩魏分裂の騷亂に際し、その一部 正光二年釋迦列龕(第四層第二列龕)、孝昌三年无量壽佛龕(第三層第十龕)、孝昌三年釋迦佛龕(第二層第 ーは未完成のまゝ放任されるに至つたものであらう。つくられた順序も非常にまちまちであつたらしく、 とびとびにはじめられてゐるのである。 正光二年西三曆 から太昌元年 西層 に至る北魏末十數年間に、 逐次開鑿されたことがた **一第四層第四龕、** 第五層

五―二八にはほゞ今日にみるどとき壁面になつてゐたが、なほひきつゞき北魏最末の永熙三年 西 圏 まで小龕の造建西圏五二にはほゞ今日にみるどとき壁面になつてゐたが、なほひきつゞき北魏最末の永熙三年 西 圏 まで小龕の造建 おこなはれ、 石 つぎのどとくである。こなはれ、左壁の一部はその騒亂に際し、未完成のまゝ放任されたと思はれる。 窟 造 營 ] さて左右壁を總括してみると、 そのはじまりは正光二年 西二層 ごろにあつたらしく、 こゝにその紀年あるものをひろ 建義年

い。
では七體あることから過去七佛とものはあまり例がない。
がいかくのごとく單獨に過去が、かくのごとく單獨に過去

R この造像記(録文三六○)には「多寶佛 成方とも多寶佛と考へてゐるらしいのが 成方とも多寶佛と考へてゐるらしいのが 成方とも多寶佛と考へてゐるらしいのが は意される。しかも、末尾にはまた「そ で三途八難をはなれ、西方安樂の處に託

かげにあつて寫眞ではよくみえない。程上の龕のかたはらには碑形があるが、岩

西曆五二一 五二五 正光六年 正光二年 蘇胡仁合邑十九人等造釋迦像記 比丘尼清信士清信女等合造釋迦像十六區記(錄文三四九) (錄文三五〇) 右壁中層第四龕 左壁第四層第三上列龕

五二七 孝昌三年 清信女黃法僧造无量壽像記 (錄文三五一) 左壁第三層第十下右方龕

五二八 武泰元年 景隆寺沙門曇念造彌勒像記 清信女宋景妃造釋迦像記 (錄文三五四) (錄文三五二) 左壁第二層第一龕 左壁第五層第三下龕

建義元年 沙門惠詮弟李興造彌勒像記 (錄文三五五) 左壁第三層第四龕

建義元年 比丘尼道慧造石浮圖記 (錄文三五六) 左壁第二層第六龕

五三 普泰二年 比丘靜度造釋迦兩觀音別造小觀音記 (錄文三五九)

左壁第五層第六龕

太昌元年 楊元凱造多寶佛記 (錄文三六〇)

法儀廿餘人造石像記 (錄文三六二) 右壁下層第二龕 左壁第五層第三上龕

くられた。 その後、 五三四 しかし、 右壁下部には北齊時代にも若干の小佛龕が造建され、初唐になつては拱門側から兩壁にかけて小佛龕がつ 永熙三年 その時代は主として永徽 ☆五〇 から先天 七一三 にかけた高宗則天時代であつた。 比丘道仙造彌勒像記 (錄文三六三) 右壁上層第五龕

なほこれらの事實から推して、この洞後壁本尊作成、つまりこの石窟開鑿の時代が正光以前、

神龜頃にあり、

すく

つけたものは左右壁におのおの一例ある。また略式ともみえる帷幔のみの龕も二三みとめられる。 なくとも正光初年 西三 にはすでにできあがつてゐたものと考へられる。 またその特色も帷幔尖拱龕が絕對的に多數である。楣拱龕も間々あるが、帷幔はかならずある。 拱額にはこまかな 帷幔に華繩をとり

たもので、 また右壁の大龕はおほむねふかい。 偶然であらう。 なると拱端の獸形、鳥頭も略されがちである。たゞし、過去七佛の拱額は右壁にはまつたくない。また左壁には龕榜 火焰や飛天を配したもの、 に力士をいれたものすくなく、そのかはり天人とも菩薩ともつかぬ合掌像を配したものが多い。こんな相違は單なる その例は北魏末期の第十四洞、 帷幔と拱額の間には維摩經變を浮彫にするものが絕對多數であるが、その表現には精粗いろいろある。 過去七佛を配したものがふつらであるが、またかざりのないものもある。 左壁でふかいのは第四層第一龕のみである。これは石窟側壁大龕の性質をそなへ 魏字洞等の側壁にみられる。その他の佛龕は一般にあさく、 さらいふものに 平面的になつ

> 81 本書石刻錄にはなほ孝昌二年造像記(錄 配(三五七)、永熙二年劉景和造釋迦像記 像記(三五三)、永安二年張歡國造觀音像

82これで、その造營年次から、この石窟も 「釋老志」にいふ龍門三窟のひとつにかぞ へる可能性はあるわけである。本書一二

洞 外 蓮華洞外を南にめぐると、 東面して一基の浮彫塔がある。 基壇ならびにやねの大きい、めづらしい木造 てゐる。

83 本書五七、六四頁參照。

85『伊闕石刻圖表』上册、伊闕著名石窟表に

の寫眞にこの石塔をとつたものがある。 『龍門石窟』寫眞三にみえる。塚本靖博士

## 門石窟の研

ない 式の三層塔である。 上に人字形のわりづかがみえる。 で垂幕のあるのはほとんどない。 すこし南すると石牛溪と稱する自然の裂罅がある。 二〇四 全體に蓮華洞側壁諸龕よりは時代の遡るやらな感がある。 相輪覆鉢の基壇もやゝ高い。 多く三尊坐佛の形式であるが、 第二層二間は楣拱龕らしい。 各層屋根の上には何か鴟尾様のものがみえる。 この兩側には北魏の佛龕が多い。五三下 第三層は不詳。 合掌の二菩薩は龕傍にたち、力士像をきざむものが 右壁の大交脚菩薩龕、 おそらく北齊頃の作であららか。 菩薩立像龕、 初層二間は尖拱龕 左壁の二佛並坐 いづれも相拱龕

#### 第 + 74 洞

0

下ばの垂幕、

それをしばつたしかみの獣面など注意される。

なほ唐代の佛龕も追刻されてゐる。

圖版五四上はまたこの附近の北魏佛龕である。

相拱

86 なほ本書石刻錄によると正光二年田黒女

比丘尼惠澄(錄文三四六)などがある。 造像記(錄文三四七、三四八)、正光六年 るので、『龍門石窟』には郭公路洞となつ

らに郭公路といふ文字が大きくほつてあ が昇天したといふのである。そのかたは 龍門といつてゐた。この裂罅を通じて龍 よる。われわれにかたつた上民はこれを

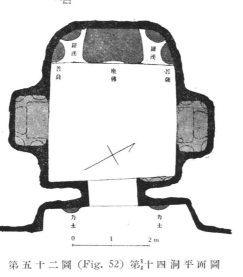
佛倚像龕は注意すべく、

版 四 Ò 四 Ŧi.

一個がひらいてゐる。 さらに南へゆくと、 すなはち、 路上三メエ トルたらずのところに、 第十四洞と第十五洞とである。第五十 13 7, 同大の石窟拱門

なかつたかはわからない。 であららか。 の長方形。 壁山 崖の中空に口をひらいてゐるから、 左右に浮彫力士像があり、 高さ一メェトル六五、 幅一メエト ひどく磨滅してゐる。 むかしはどうして出入したもの ル二〇の拱門がある。 拱額があつたか すみまる

洞外南方に北面して一基の浮彫塔がある。 第五十一圖  $0.5 \, \mathrm{m}$ 高さやねまで一メエ



界衆生、、 , , , ,

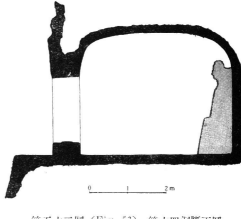
央にはそれぞれ小さい坐佛龕があつたらしい。 尊坐佛龕がある。第二層以上はひくく、 段の段成で、 ル六五。七層塔で初層のみたかく、 上の二段がない。その上には四方にでたらけ 上下に遞減してゐるが、 力士をともなつた三 最上層のみは三成 またその塔身中 やねは五 ばなら

第五十一圖 (Fig. 51)

第十四洞々外浮彫塔

0

- 第一洞々外の獨立する塔形によくにてゐ
- 十五センチの臺座につぎのごとくあ われわれの現場でよんだところでは、二
- 、、母張爲
- ,,,, , , , ,
- 、年、三月一日
- これにあたる造像記はいまみいだせない 五册副刊)參照。 「房山雲居寺石塔小記」(東方學報京都第



第五十三岡 (Fig. 53) 第十四洞斷面圖

ふかさ九○センチの寳壇をのこし、その上に五尊形式の坐佛

こぢんまりした統一のある石窟で、

ほど平らで、

たゞ周壁

後述する

入口にははど七五センチの閾がある。

はど三メエトル二〇、

ふかさほど三メエトル

奥には

除去から始めねばならなかつた。 ぱいに埋つてるて、調査にはまづ土砂の は、ふかさ二〇センチほどの土砂が床一 な石窟である。われわれが訪れたときに

これを入ると、

洞内は

ごれてゐない。おそらく龍門第一の清潔

の目につきにくいため、壁面も天井もよ たかさの崖上にほられてゐるので、土民

あり、

年號はみえぬが、

L

いものがあり、

それより上の方はよくわからない。

基壇には母張氏の造塔記が

。この洞は、河岸の通路から三メエトルの

その形式からすれば唐代のものと思はれる。

がある。 それぞれ五尊坐佛をおさめてゐる。 魏字洞によくにてゐる。天井のたかさは三メェトル二〇、 たかさ九七センチ、 ほど正方形である。二圖 面 左右壁には、それぞれふかさ八二センチの大龕を相稱的に對應せしめ、 と天井]

天だけが、 む豫定であつたとおもはれるが、 にらつるところがゆるく彎曲してゐる。天井の中心には直徑約一メ トル八〇の未完成蓮華を浮彫にし、 あらぼりのま、今日にのこつてゐる やはり未完成で、 まはりにも四方に飛天をきざ 左壁上方の一飛

であつて、 近時の補修である。岡版四〇 く左右にひろがつてゐる。 後 壁 頸がやゝ短い。 **寶壇の上には兩手首を缺いた坐佛本尊をきざむ。** 臺座に垂下した衣文の線は密で、 だいたい、 魏字洞奥壁本尊と同一 すこし 形式 鼻も

ゐ る。 くしい。 は實珠形、 きなひだをシムメトリックにひるがへし、平板な感がふかい。 前でX字形にまじはつた天衣、 頭部をや、大きく感じさせるが、 兩脇侍菩薩は身長一メェトル六○、□○右からだが小さく細いので、 胸 右手を胸にあげ、 かざりは大きく、寶冠からたれたひも、兩肩にはねたきれ、 素文、 蓮座は未完成であらぼりのまゝである。 左手を腰のあたりにして、 左右にひろがつた下裳、いづれも大 兩手の表情はいひやらもなくらつ 飾環をもつて

第 +

几

洞



8 (唐字洞) 17 (魏字洞

4この手は一度補修したらしいが、ふた びなくなつたものである。

5かういふふうな衣文のとりあつかひはこ (『天龍山石窟』第九、十一、十七一十九 の時代の特色である。鞏縣石窟寺にもそ Pl. 105) があり、天龍山第二、第三洞の 脇侍像はさらに一步すゝんだ形式である。 の好例 (O. Sirén; Chinese Sculpture,

五七

體軀は 羅漢は圓光圓形の臺座の上にたつ。その頭部はともに補修になる。肩は本尊のやらになで肩である。ほつそりした 四O左 簡素なほりで、 右方は香盒のやらなものをもち、 左方は蓮の蕾のやうなものをもつてゐる。

丘像あり、その中央に普泰元年 西層 比丘尼道慧法盛造觀音像記 錄 文 がみえる。これはこの石窟における唯一の北 左方菩薩の右わきに、二菩薩立像の帷幔龕がある。この脇侍菩薩によくにてゐる。 その基壇には供養する薄彫の比



窟の終幕をなしたものと考へられる。 窟の終幕をなしたものと考へられる。 窟の終幕をなしたものと考へられる。 とがわかる。しかし、脇侍蓮座や天井の未完成ぶ りをみると、石窟自身もやはり普泰ごろにつくら れつゝあつたもので、北魏の末路 西暦 がこの石 窟の終幕をなしたものと考へられる。

てゐる。第五十六圖「左右壁」」左右壁は、それぞれ壁面いつぱい[左右壁] 左右壁は、それぞれ壁面いつぱい

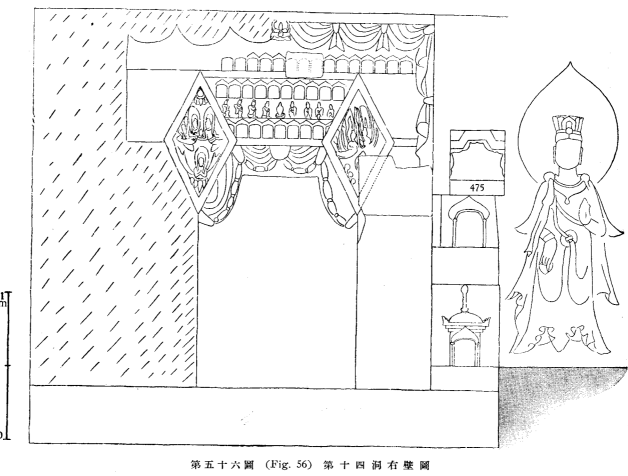
場所へ列龕をあとからほつたやらになつてゐる。 佛龕の輪郭をかたちづくつてゐる。圖版四 額の下には獸形を中心にした垂幕があり、 壁は上の列龕と垂幕とが混雑し、 の小列龕の上にも獣形を中心にした垂幕があつて、 はど約一メエトル、高さ一メエトル三、 拱龕をつくる。 ば約四○センチの縱帶をのこし、中央に大きな楣 まづ、約二メェトル九○の方形壁面の兩端には 基壇は高さ四○センチ餘、 あたかも垂幕の 四 〇。 その上 たゞ左 龕窩は 楣

6 石刻銘文(録文四五二)には觀世音像一軀となつてゐる。どうして二軀としないか。ともかく、北魏末ではかくのごとき菩薩立像をもつて觀世音菩薩としたことは、すでに蓮華洞の註®でといたところのごとくである。

上部をみよ。 石をみよ。天井の未完成は圖版四一左の脇侍蓮座の未完成なありさまは圖版四〇

- されてゐるのか、不完全である。 つてゐる。右壁のものは未完成か、こは8 この獸形は蓮華洞拱額とはまつたくちが
- とがみえる。とがみえる。とがみえる。
- 10 右壁楣拱下の垂幕には華繩がほつてある。

11 後述するやうにこの七佛列靇は唐刻であ



列龕、 龕はなかつた、また小さいことであるが、 像と禮拜者の像とをほる。上、四五上 それから左右 像をきざむ。左右の菱形部には下に蓮上化生と、 洞諸龕とよく似るが、 ほつてゐる。その寬濶な面を生かした彫法は蓮華 翼部の上の空所には、それぞれ維摩像と文殊像を 心の獸面もみられなかつた。 上に飛天を配し、さらに左右の翼部には樹下思惟 **楣拱の中央、梯形部は三段にわかち、** 中央に香爐をさしはさんで跪いた供養者の 蓮華洞にはこれだけの楣拱 上下に小 垂幕中

といつてよく、やゝ藥方洞の獅子ににる。 龕口に二軀の獅子をきざむ。 四四下 羅漢をおく。圖版四 らけた實壇は左右にまはり、その上に二菩薩、二 さてまた右壁のわきは一二の小龕があるのみで 佛龕はふかさ四○センチ餘、らちに實壇をつく 高さ約一メェトルの坐佛をほり、 簡略な彫像である。その前、 ほとんど丸彫 その垂衣を

ららとしたあとがある。 壁大龕の當初の計畫がらかゞへるわけである。 未完成であるが、左壁の佛龕兩側には、 い佛龕をならべてゐる。 左壁左側には三尊佛立像、 これによつて、 右壁左側には力士像をほ 一尊菩薩立像の垂幕 この左右 縦に小さ

その下にまた三尊菩薩立像の垂幕天蓋龕をつくる。 梵鐘をつるし、合掌して坐つた比丘僧二人をほる。圖版(これらの下には三尊交脚菩薩がしい。枕頭に合掌の比丘あり、障屛のむかふには悲しげな比丘の頭がのぞいてゐる。 正に觀世音像であらう。圖版 これらの下には三尊交脚菩薩像の 右側には涅槃像の垂幕 枕の

> 12 右壁楣拱の翼部は未完成と破壞とでまつ たくわからぬ。

13 石窟本尊よりもさらに平板な衣文からな

14この龕は小さいながらによくできてゐる してゐる。擧身光は火焰をほり、基壇に 龕形もとゝのつてをり、佛像もしつかり

15これは龍門における唯一の涅槃像である。 あげた大統十七年の碑像と魏字洞左壁の をみるが、梵鐘をつつた例はたゞ最後に Chicago, 1927 Pl. 8, 9) などにもこれ tions of the Art Institute of Chicago. of the Wei Dynasty in the Collec F. Kelly; A Chinese Buddhist Stele シカゴ美術館の西魏大統十七年碑像(C. について」東方學報京都第十一册一分)、 面十二龕像(水野「開皇二年四面十二龕像 四郎氏所藏の四面佛、開封博物館の隋四 は第一二六洞にこれをみる。蘆屋山口筆 第三十五洞、第三十八洞にある。敦煌で 調査によると、第七洞前室、第十一洞、 響堂山の例では迦葉が佛足に敬禮し、摩 三二頁、圖版二八)雲岡ではわれわれの 耶夫人がかたはらにある。(『響堂山石窟』 これに似た例は魏字洞左壁の龕側にあり (本書六七頁)、響堂山第五洞前壁にある 一部のみである。

方にさらに垂幕の龕あり、

龕があつて、

これはめづらしい。

龕をならべ、

## 門石窟の研究

である。 垂幕龕あり、 その下に五尊坐佛の垂幕尖拱龕がある。 このあたりの像になると衣文の線がぎこちなく、 肢體も不自然

佛龕と解せられる。圖版四 ほり、その上に二菩薩立像の垂幕龕をほる。 圖版 の中におけるたつた二つの小龕であるのに、はつきりとその北齊の特徴をもつてゐるのが注意される。 徴をよくあらはしてゐる。この下の覆鉢塔形の三尊龕 第五十 も、 **楣拱のすみには小さいながらに維摩と文殊の像をほつてゐる。またこの下の五尊坐佛尖拱龕は、その樣式から北齊の** 左壁龕外の縱帶は、 入口の方のは何もほらないが、 尊像の形はもとより、 完好な尖拱、 右壁龕外の縱帶も、奥の方には北魏の五尊坐佛楣拱龕があり、野七五 奥の方のは下から五尊坐佛の楣拱龕、 またその蓮華かざりや、 おそらく同じころのものであらう。これらは北魏窟 左右の蓮上化生など北齊の特 三尊坐佛の火焰尖拱龕を

があり、 かくのごとく、この石窟は北魏末にでき、一二北齊の小龕がひらかれたが、唐代に入つても若干の小佛龕がつくら 。それは左壁上部、 七佛二菩薩をつくつたことがわかり、 右壁龕外縦帶、奥壁基壇などにみいだされる。 特に左壁上部は貞觀十二年 六三八の造像記典 文 左壁龕上の七佛列龕 圖版 が正しく唐代の追刻であることが知られる。

て靜かに垂直にたれてゐて、左右への反りはどく僅かである。 八の舟形光背中に三尊佛立像を浮彫にしてゐる。圖 版 前 壁 入口拱門の兩側は各々一メェトルたらずの壁面に不規則な諸龕形がある。左方にはたかさ一メェトル六 本尊は頭部やゝ小さく、長身である。 衣文はだいたいにおい

個ならべてゐる。 が最初の企畫どほり遂行されず、未完成のまゝのこされたからである。拱門の上方には高さ六四センチの尖拱龕を三 の尖拱龕があり、 右側はこれと釣合つてゐない。 兩力士を左右に侍立させた坐佛三尊をおさめてゐる。この前壁左右が不均齊であることは、この洞 大部分は粗壁のまゝに放置され、天井に接してたかさ五六センチ、 はゞ六三センチ

# 趙客師洞〔第十五洞〕

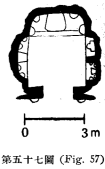
ははど三メェトル一六、 ふかさ三メェトル六八、後壁全體が一つの龕形をなし、 本尊、二羅漢、二菩薩をきざむ。

- 模が完全に一致する。蓮華洞註⑤参照。になつてゐるのかも知れない。樣式、規にこの交脚額と坐佛龕とは、これで組合せ
- みえ、維摩像の方はこはれてゐる。 生があり、左右上部の餘白には文殊像が 生があり、左右上部の餘白には文殊像が

## 19 比丘尼道貞造釋迦像記。

∞けれども脇侍の二菩薩は未完成である。

- この洞をさすらしい。 氏および塚本靖博士のいはゆる微妙洞は氏および塚本靖博士のいはゆる微妙洞は氏およる。註⑷参照。平子鐸嶺
- 朝時代の餘影を存すといふ。 述による。それによれば後壁諸尊は南北述による。それによれば後壁諸尊は南北2この石窟は充分觀察の暇がなかつたので
- 『□□二年七月十日」の造像記はおそらくの「□□二年七月十日」としかよめぬ『伊闕石□二年七月十日」としかよめぬ『伊闕石□二年七月十日」としかよめぬ『伊闕石□無七月十日」としかよめぬ『伊闕石の襲窰とは第十四、第十五洞をさすのであらう。またもつてこの石窟の年代を限めらう。またもつてこの石窟の年代を限めらう。またもつてこの石窟の年代を限める。



作である。

左壁前方の五尊坐佛龕は、

七第 圖五 十 は佛の倚像をつくる。 左壁には二個の龕を並べてつくり、前方には坐佛、二羅漢、二菩薩の像、 右壁には釋迦、二羅漢、二菩薩を容れた大龕がある。 その他大小 後方に

趙客師洞平面圖 の佛龕が周壁の處々にある。 七月十日」云々の刻銘がある。この一龕をのぞき、窟内の佛龕佛像はことごとく初唐の そのかたはらの刻銘により顯慶五年 西暦 の作であることがわかる。 入口南方の壁に北魏佛をほつた一佛龕があつて、「□□二年

窟は北魏時代に開鑿をはじめたが、 天井はゆるいドームをなし中央に蓮花、 今日のごとくなつたものらしい。 ながく未完成のまゝになつてをり、 周圍に飛天を作るが、 前方は未完成のまゝにのこつてゐる。要するにこの そののち、 初唐の顯慶頃にさかんに佛龕がつ

魏字洞のごとくほゞ平らで、四周が鬱曲 天井は穹形といふも、事實は第十四洞、

して上つてゐるのみであらう。

日の姿をとるに至つた時期が考へられよ

あらう。もつておのづからこの石窟が今 おそらく趙客師洞内の小佛龕の造像記で りの永徽末年、顯慶、龍朔初年のものは らしい。なほ錄文四五八から四六四あた ばこの第十五洞石窟を趙客師龕といつた つくつたとしてある。またこの銘によれ で、佛一、二菩薩、二聖僧、師子、香爐を らう。これは 顯 慶 五 年二月十日の供養 は錄文四六三、唐劉□造阿彌陀像記であ 顯慶五年で、五尊像佛龕にあてられるの

#### 洞 第 十 洞

破

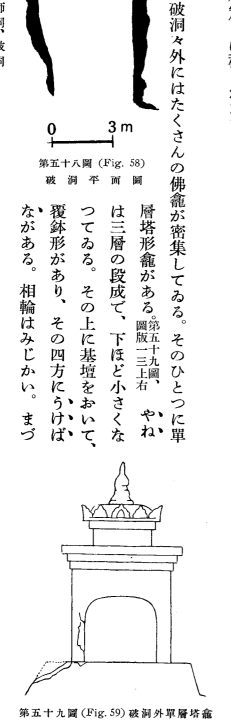
朔元年六六一總章二年六六九の造像銘があるから、 龕がある。この洞の佛像はことごとく頭部を失ひ、 ざまな佛龕をつくるのみである。 しく、 この窟は完成せず、あまり整然とではないが、ほゞ 完全な石窟とは稱しがたい 往々造像記があり、 だいたい窟の製作年代を推すことができる。 いたましい。天井は未完成のまゝであり、 それによればいづれも唐初のもので、 長い馬蹄形をしてゐる。第五十 本尊とてなく、周壁に大小さま 右壁に顯慶四年六五九 床面も凹凸がはなはだ 後壁には彌勒佛倚像の 龍

3 m 0 第五十八圖 (Fig. 58) 洞 平 面 ながある。 覆鉢形があり、 つてゐる。その上に基壇をおいて、 は三層の段成で、下ほど小さくな 層塔形龕がある。岡版一三上右 洞

外

塔

形



- → この石窟も主として『支那佛教史蹟』 二册八八、八九頁による。
- (四六二、四六○)、顯慶□年一種 (四六 種(一〇一〇、一〇一一)、顯慶五年二種 永徽五年一種(錄文四五八)、顯慶四年二 像記(目錄五一三)をさすが、このほかに 文四五九)龍朔元年龕は李玄弈兄弟造阿 四)、龍朔元年一種(四六六)等がある。 彌陁像記(四六五)總章二年龕は孔士登造 顯慶四年龕は、雍州鄠縣劉弘義造像記(錄
- これは北齊末か隋初であらうが、覆鉢基 る。(『響堂山石窟』 圖版一一)また第六 壇がなく、うけばなが直接やねの上にあ 堂山第一洞右壁にあるものを参照せよ。 **圖)また東京帝室博物館所藏二級塔、北** がないらしい。(『響堂山石窟』第二十五 あるが、これには基壇があり、うけばな 單層塔形はすくなくない。浮彫では南郷 洞第七洞の中間にほりだした單層塔形が

客師洞、 破

のうちに、この形式がすくなからずみい 周天和二年石塔などのごとき北朝四面佛

## 龍門石窟の研究

ろなども、この方がおくれた形式をしめす。 塔龕の一步變化して、覆鉢の基壇が添加さ おそらく初唐の作であらら。 れたものである。尖拱額をうしなつたとこ 四門塔の形式である。第十四洞右壁の單層

すける。 し、その近傍にある初唐龕もこの見解をた 龕内の三尊坐佛もこの年代觀に合致する

すると、路傍にひとつの佛龕がある。孤立 傍交脚菩薩龕 これからすこし南



(Fig. 60) 路傍交脚菩薩龕

葡萄唐草文もめづらしい。とにかく、景明正始を下らない佛龕で、古陽洞以外におけるもつとも古い一例であらう。 で火焰のほりや、 る獅子の形は古陽洞諸龕に一致し、雲岡石窟の獅子を想起せしめる。諸像の形式もまたそれにちかい。光背もみごと した佛龕であるが、その形式のふるく遡るのに注意をひく。第二三尊の菩薩交脚龕であるが、菩薩の兩側にうづくま その上にある奏樂天人のまるみある姿態も、古陽洞の古い龕に似てゐる。圓光と火焰との間にある

第六十圖 これらの佛龕は上述した敬善寺附近にあ る永徽龕の像式に一致する。

5 交脚菩薩像の頭部はこのごろの補修であ る。塚本工學博士の寫真には頭部がない。

6 龍門における葡萄唐草はこれが唯一の例 直接の源流があるのかも知れぬ。 ら、あるひはさういふところにこれらの 脚菩薩の光背上にあらはれるのであるか に第十三洞の場合はこれと同じやうに交 十三洞天井、第十五洞天井にある。こと

7 E. Chavannes; ibid., p. 440. またシ ャヴァンヌもその實冠が雲岡形式に一致 することをのべてゐる。龕高二メエトル

#### 魏 字洞 第 十七洞

圖版四六—五二—

があるのみである。一圖 洞 外壁は唐字洞に比較すると、いちじるしく貧弱である。上がすみまるになつた長方形の入口、その左方に力士像 魏字洞もやはり路面より三メェトルばかり高く、唐字洞(第十八洞)にならんで口をひらいてゐる。しか

ら右足にかけてなゝめに衣の線がながくのび、左足では垂直に下つてゐる。莊重といふより强くて輕い、動的な姿勢 この力士は高さ二メェトルばかり、大きく足をふんばり、左手を左の腰に、右手を右胸につけてゐる。 この右腰か

> これも唐字洞とならんで一組のごとき感 客師洞が相ならんで一組であるに對し、 第五十四圖の岩壁をみよ。第十四洞、趙

2 左方の力士像はいまこれをかく。

である。弁冠のひももたかくはね上つてゐる。

本書七七、七八頁参照。かやうな例はほ

かにはまつたくない。このあたりは外壁

に非常に佛龕が多い。そのうちには少か

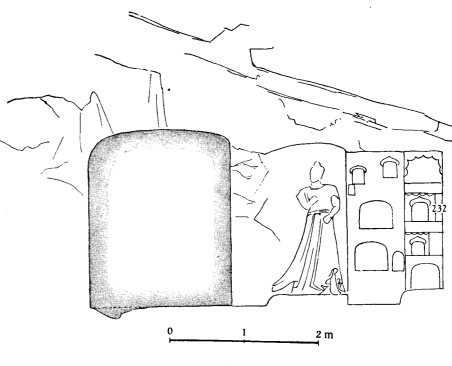
らず北魏の龕がみえる。左上に細長い五

層塔の浮彫が二基あり、下方に圓首の碑

形がある。文字はみえないが、唐以後の

らけてゐる。 っ であらう。窟内には蓮座上に坐する佛と二菩薩、二羅漢をも も同じであるから、これも同樣に北齊ごろの開鑿と解すべき これら配合の全體がよく似てゐるのみならず、力士像の形式 に小さい碑形があり、その左右に小さい飛天がとんでゐる。 てはさまれた完好な拱門は高さ一メェトル七、八〇、その上 述する薬方洞に同じなので注意される。 ニ圖 た別に小さい石窟がひらかれてゐる。その外形がまつたく後 ル九〇、 洞外上方二メェトルぐらゐのところ、すこし南によつてま 入口は何のかざりもなく、高さ二メェトル四七、はゞ一メェ 閾の高さは五○センチに、はゞ六○センチ。 力士像によつ

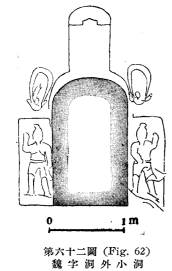
メェトル二三、 平 面形] 高さは約三メエトル九〇。三圖 洞の内部ははゞ約三メェトル九〇、 天井はゆる 奥行約三



塚本工學博士寫眞による。

く彎曲して、中央に一つの平面的な大きな浮彫蓮瓣をほどこ にはふかさ一メェトル○五の寶壇をつくり、五尊をのせてゐる。左右壁には相稱的にふかさ八五センチの大龕をつく し、それを中心に飛天が左右に三體づゝ飛翔してゐる。奧壁 きはめて整然たる統一をもつた洞である。

ŋ



魏字洞 (第十七洞)

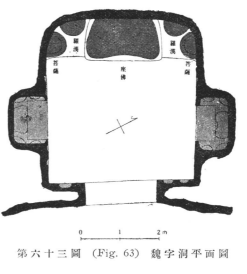
褶をもつたけさがおほひ、それが前にさがり、一端が左手にはねかけられて はれてゐる。四六上 た右手を破損してゐる。 [奥 ひくい目だゝぬ臺座がある。圖版 壁 奥壁寶壇はたかさ約一メエトル、奥行約一メエトル。 ほそい頸をへて、 頭の大きな、 やさしい肩には、うつくしく平均した 面ながのやさしい顔であるが、 前に擧げた左手をうしなひ、 前にだし 本尊は坐 鼻がこ

> 5 ごれが龍門北魏窟のもつとも代表的な形 火燒洞、石窟洞その他がある。そしてま \_式である。これを襲うものに、第十四洞、 なつてゐる。 た天龍山、響堂山等の石窟の基本形式と

6 これらははやくからこはれてゐたらしい この後壁をつたへる澤村教授、岩田氏の 寫眞にはすでにこはれてゐる。

龍門 石窟の研 究

ある。<br />
なほ衣は結跏趺坐の脚をおほうて、



をり、 彫にしてゐる。 b てゐる。 臺座の上にたれ、 すこし間のぬけたからだつきが特色であ すこしも破綻がない。 かへつた蓮瓣が不明瞭ながらほられて 一衣の兩側には二匹の獅子を半肉 形式的によくと」のつてゐて、 痩せた身體とほそい脚、 らつくしい褶をつくつ 垂衣の下には、

ぎにせまい唐草文帶があり、 なものをいだいてゐる。 侍菩薩圖版によく似てゐるが、 るのは北魏末期の特徴をよくそなへてゐる。 本尊光背はらすい彫りでよくわからない。 まのは補修である。 脇侍菩薩はともに首をうしなふが、 やはり同じやうな大きな褶のころもをつけて直立してゐる。 第十四洞右方のもさらであるが、あるひは香盒のやらなものであららか。 全體はまた火焰光背になつて、彎曲して勢よく天井にあがり、 衣がそれほど躍動的にうごいてゐない。 天衣と下裳の大きな褶がシムメトリックにそろひ、 る。 四 六 下 版 中央に放射線の部分があるかと思ふと、 下にひくい蓮華座があり、 脇侍羅漢像ははやくから首をらしなつてゐて、</br> 上に素文の實珠形光背がある。 右方は兩手で何かまるい奩のやら つぎに同心圓の圓圈があり、 ほゞ上から下へと走つてゐ 天井蓮華の中心にまで突 第十四洞の脇

洞ともちがひ、 のそとに十六の單瓣があり、 勢よくらしろにひるがへつて、 のらへ面にいくらかまるみをもたせてゐる。圖版 すいほりで蓮華洞の天井蓮華とは大いにちがふ。 一天 井」 すでに蓮華洞天井でみたところであるが、こゝではそれがより顯著になり、 天井は平らで、本尊光背にしたがつてわづかに彎曲するのみである。 天龍山の東魏窟第二洞、 つぎにC字形忍冬唐草をかさねた一帶がめぐり、 はなはだ輕妙ではあるが、 第三洞の飛天にちかづいてゐる。 顔は長手、 左右に各二體づゝの飛天をほつてゐるが、これもあさいほりで、 するどい線を藏してゐる。 腰はかなりに彎曲して、 蓮華は小さい中房に九つの蓮子をもち、 最後に複瓣の蓮瓣文となる。 中央に大きな蓮華文をもつが、 しかも蓮華洞ではそとにあつた唐 足をはねてゐる。 そのやりかたが蓮華洞とも賓陽 衣裳はほそく、 二重の蓮 そ

第六十四圖 (Fig. 64) 魏字洞斷面圖 平子氏、塚本博士のときはもちろん、闘 偉な面相をそなへてゐる。 野博士、岩田氏のときにもこの首はのこ な三面實冠をつけ、やゝ平たくなつた雄 つてゐた。それらの寫眞をみると、簡略

菩薩について、すでに注意したところで 鞏縣石窟の諸尊に依る。腰壁の奏樂天人 大石佛右脇侍菩薩(同書圖版一一三)等 をみよ。またこのことは、第十四洞の脇

0

9このことについてはすでに蓮華洞註的で

入してゐる。

や、古いと思はれる楣拱小龕がある。 よりすればいづれも初唐の開鑿とみられ 奥壁菩薩と羅漢との間にはかさねていく る。左方羅漢の上、本尊光背のそとには つかの佛龕をきざんでゐるが、その形式

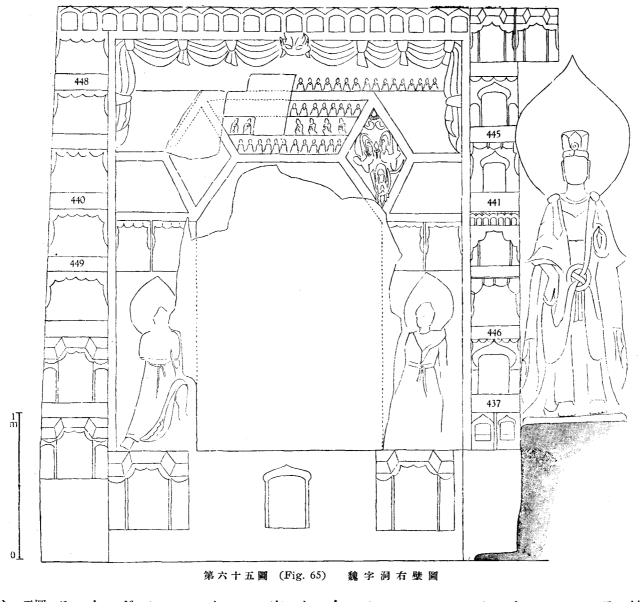
5

そ

10『支那佛教史蹟』第三册圖版三四。第二洞 第三洞は天龍山における最古の石窟で、

# 草文帶が、こゝでは兩蓮瓣帶の中間にある。 蓮華文のそと飛天の空白には流麗な唐草文をもつて充塡してゐる。

左 |右壁] この石窟の兩壁は大體規模をひとしくするが、こまかい數字はちがつてゐる。 まづ、 破壊の程度の比



じめよう。
較的すくない右壁から説明をは

大壁は一つの大きな龕を中心としてつくられ、そのそとに第十四洞と同様せまい縦帶をのこしてゐる。第六十 龍門の北魏龕のうち、おびたゞしい數にのぼつてゐる楣拱は、かならずしも一定した形式にきまつてゐな相対は、かならずしもが、この魏字洞右壁の大龕は現が、この魏字洞右壁の大龕は現が、この魏字洞右壁の大龕は現が、この魏字洞右壁の大龕は現が、この魏字洞右壁の大龕は現が、この魏字洞右壁の大龕は現が、この魏字洞右壁の大龕は現が、この魏字洞右壁の大龕は現

まづ、このふかい龕の主體はたかさ三メェトル四七、はい二メェトル三〇の矩形で、この上には千佛小龕二十個の龕列がきざんである。第六十 短形區劃の上部には、中央に獣面をきざみ、その左右に垂帳をかざつてゐる。その左右に垂帳をかざつてゐる。。その方方に千體佛の列像があって、主體たる楣拱と龕がある。

11こんな蓮華はめづらしい。

12この空白にとんでゐる唐草の中心になるものがあるが、環のごとく、袋のごとく、名の 實 體 が何であるかよくわからぬ。(圖版五二の飛天をも参照。)しかし北魏末から東魏北齊にかけて、飛天とともにしばしば使用された。たゞ北魏のものが流動的であるに對し、後のものはしだいに靜止的となり、つひに響堂山石窟にみるやうな賓花樣となつたらしい。(『響堂山石窟』 圖版三五等)

がある。ココこのふかい大きな龕にこの種石窟の特色

・ 右壁は保存よく、左壁は保存がわるい。

けられ、 右にある竪ながの菱形部は下隅に蓮上の化生あり、 楣拱額の各<br />
區劃中には、 小坐佛の列像を上下の層にほり、 上下の層にほり、中層には左右からむきあつた供養者の跪像群をきざんでゐる。圖版 この左いろいろの題材によつた美しい浮彫がある。すなはち、中央にある梯形の部分は、三段にわ 中央に相對した二飛天があり、 上隅に蓮瓣かざりのついた摩尼寶



れ維摩像と文珠像とを彫る。圖楣拱の餘白には左右にそれぞ 珠をおく。この菱形部左右の 掌供養する諸像をほり、 中 どちらも几帳中に坐して てゐる。圖版 像と供養者像とがあらはされ 兩翼部にはそれぞれ樹下思惟 この楣拱額はあらゆる點にお にうつくしいまるみを帶びて くしい。諸像は小さいながら にみる曲線はするどく、うつ 動する飛天の天衣や、 飛天その他をほる。空中に流 はしてゐる。兩者の前には合 らか上からみたところをあら それはなゝめ角、しかもいく しい側面をしめし、維摩詰の ゐるが、文殊菩薩の几帳は正 半肉彫となつてゐる。 またこの上の 唐草文 上に

いて左壁とも一致し、また第

16 この點も第十四洞左右蘢に同じである。 17こゝに維摩文殊像をほることは定式化し 第十四洞左右壁大龕ではこの坐佛列像が 右壁のものにはない。 左壁のもの、圖版一頁のカットは右壁の 龕にいれられて、坐佛龕列であつた。(圖 圓形と圓形の連續したかざりがあるが、 ものである。たゞ左壁の方は框の上に楕 部と中の維摩像が右壁のもの、その他は を参照してさしつかへがない。上の垂幕 あるが、全く同じ形式であるから、これ 版四四、四五)圖版五二は左右壁混淆で

てゐるが、樹下思惟像をあらはす例は第

では第三十一洞日窟外壁にこれをみる。 十四洞、魏字洞をのぞいて、あまりない 古陽洞、蓮華洞にもほとんどない。雲岡

十四洞左右壁の大龕とも合致する。しかし彫法はこの方がはるかに明快である。

みな首をかき、光背は後壁本尊に似てらつくしい。 してするどい。この像では身體のプロポーションよりも、 たこの縦ながの感を强調する。しかし、 細長い胴とを加へると、はなはだ細長い像であつたらしい。 その左右壁に立つ。いま首をらしなつてゐるが、古い寫眞によればいちじるしく細おもての顏で、これに細長い頸、 メェトル九五、はば一メェトル二四ある。 **楣拱額の下部にまた獸面を中心にした垂幕がさがる。** 結跏趺坐の膝がしらにまとひ、そこから臺座の上にたれてゐる垂衣は整然と 龕内にはまた實座があつて周壁をめぐり、本尊はその上に坐し、 こゝにはじめて龕が開いてゐるわけであるが、そのたかさ一 こんな抽象的な線にするどい感覺がもられてゐる。 兩肩がなで肩で、 衣の褶が垂直にたれてゐることも、 四脇侍は 脇侍は ま

致してゐる。この上にそれぞれ菩薩立像の垂幕龕が二個づゝならび、 龕の兩側には片足をふんばつて、片足をまげ、力をいれてゐる躍動的な力士像があり、 、挟額となる。 ほゞ外壁力士像の姿勢に一

佛並坐像である。 幕菩薩立像龕、 龕に對する側柱のごとき感がある。 この大龕左右の縱帶には左側に六個、 垂幕二佛並坐龕とである。尖拱額はみな過去七佛をあらはしてゐる。 いま造像記のあるものをあげれば左のごとくとなる。第六十 いま基壇にも二三の佛龕がみえるが、 右側に七個の小龕が、だいたい、 要するに垂幕尖拱坐佛龕、 同等の規模でならべられ、 めづらしいのは垂幕龕にある二 あたかもこの大 楣拱坐佛龕と垂

#### 左 側

欠

錄文 445 五月二十三日 旡 孝 441 四 月 八 H

量 昌 (西曆526) 旡 量 (西曆526) 欠

446 五月十五日 觀 孝 昌二 世 音 像 (西曆526) 437 九月十五日 旡 Œ 量 光 壽 四 像 年

(西曆523)

側

右

錄文 448 五月廿九日 觀 孝 世 昌二 音像 年 (西曆526) 欠

440 觀 七月廿三日 正 世 光 音 五. 像 年 (西曆524) 449 五月廿三日 孝 昌二年

(西曆526) 450 孝

缺 五 月 八  $\mathbb{H}$ (西曆526)

欠

昌

牟

を ひ く。21) 壁本尊のつくられた時代をも推測するに足りよう。 これによれば坐佛定印はかならず无量壽像であり、 年次は正光四年から孝昌二 一年の四年間三―五二六である。 菩薩立像は觀音像である。 もつて右壁のつくられた時代、 そのうち、 **光量壽像の多いのが注意** したがつて、 また奥

魏字洞 (第十七洞)

岩田氏の寫眞にもこの首はみえる。脇侍

力士像もいまではすべて破損し、頭部を

20 基壇の佛籠もほとんどみな魏刻である。 は古いらしい。中央の倚像佛籠であるが、これも唐より いくらかおくれてゐるかとみえるものは

21 蓮華洞はあれだけの佛龕中旡量霽像とい る。もつて无量壽佛信仰の興隆がみられ 三)一例(錄文六五四)をみるのみであ 文六三六)をみ、永熙二年で(西曆五三 (西曆五一九)になつてはじめて一例 (錄 ふもの一二例のみ。しかも、その一例 太和以來の造像記をみても、 神 龜 二 年 (鉄文三五二)は孝昌三年である。古陽洞

22沙畹圖版二一二。この首もシャヴァン

ヌ、塚本博士の寫眞にはまだみえる。

味あり、 をほつてゐるのはめづらしい。 がた、一つで、内側の垂幕龕には左方が涅槃像、 の上にある小龕である。こゝでは垂幕の菩薩立像龕、 に計畫されたことにまちがひない。第六十 過半剝離してゐる。 壁は楣拱龕の中央上部から破壊され、本尊の首を失ひ、 破損してゐるのがかへすがへすも惜しい すべての點で右壁に相應じてゐるから、 力士像の姿勢、手足の表現がすこぶる興 たゞちがつてゐるのは力士像 右方が樹下懸鐘の浮彫 すなはち觀音像龕 右壁と同時 基壇の壁

ある。第六十 はつまびらかでないが、 右壁でこゝろみたやらに、 右側から年號と像名とを記せば、 兩側の小龕列にある造像銘をみるに左側壁 左のごとくで



第六十七圖 (Fig. 67) 孝昌二年唐草尖拱龕(魏字洞左壁右方下部)

#### 右 側

欠 欠 錄文 439 正 月十日 光 四 年 (西曆523) 438 九 IF: 光

欠

觀 音 像 彌 月 勒 九 日 像 (西曆523) 442 □月廿三日 釋

迦 像

(西曆526)

儿

年

孝

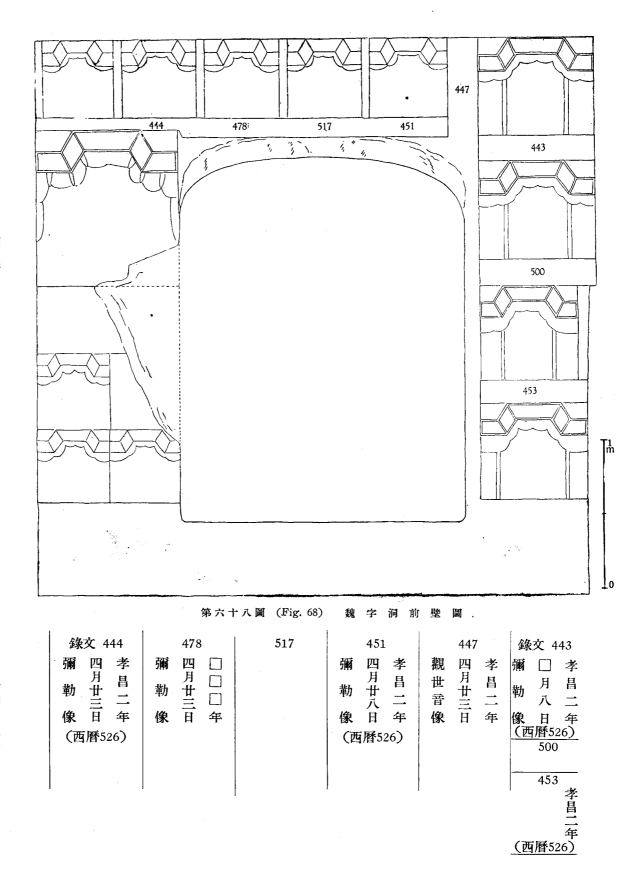
昌

はまた屋形の佛龕もあつたらしい。岡版 この孝昌二年釋迦坐佛龕はまた尖拱額にC字形忍冬唐草をかさねた文樣を入れてゐてめづらしいが、第六十 量壽像が定印坐佛であつたに對し、 像がなく、 ない。また石窟の整備された點からいつて、この石窟が第十四洞に先行することもあらそへない。 これによつてもまた右壁と同じ結果になる。 交脚菩薩の彌勒像が加はり、 こゝでは兩手を前に出し、 坐佛の釋迦像が加る。 この窟が正光末から孝昌初にかけて、 右手をあげ左手を下げた坐像としてあらはされてゐる 觀世音像は同樣である。 つくられたことはほどうたが そして釋迦の坐像は右壁の旡 この壁には无量壽 その下に

龕である。 京高 八岡 大岡 また拱門のうへの 前 壁」 入口拱門の左右には幅一メエ 天井とのあひだにも、 トルたらずの壁面があり、 同形の楣拱龕が五個ならんでゐる。 いくつかの楣拱小龕がならんできざまれてゐる。 みんなおなじ規模、 おなじ形式の楣拱

> 23この魏字洞左壁大龕の左右に相對してこ 立つてつくられたことを示す一證である なはだ緊密であつて、第十四洞のたゞ一 になつた人物がゐる。樹下にはやはり靜 と思ふ。これでは涅槃像のむかふに二列 に對してこの二つの小龕がもつ關係はは の圖柄があることは、第十四洞左壁涅槃 る。だからこれも魏字洞が第十四洞に先 方にかためられたのとは雲泥の相違があ

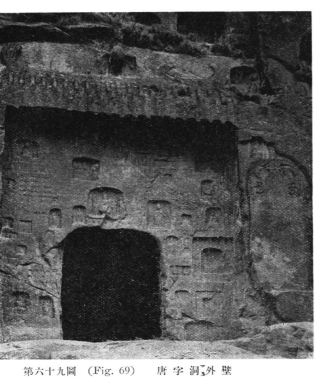
24 それぞれ獨立した佛龕であるが、そのや 同じ人の手によつてつくられたものとみ りかたが全く同じであるから、連續して



孝昌二年であらう。この結果はまつたく左右壁の造像記に一致するが、たゞほとんど總べてが彌勒像の造建であつて、 造像記にはすべて孝昌二年 五二六 の年號があつて、その間に介在する判讀しがたい造像記 五三、五一七 もおそらく

#### 唐 字 洞 〔第十八 洞

間とくだり棟には三角形のかざりをおく。萬事、 がたはよせ棟、本瓦葺とたるきの軒をかたどつてをり、棟の中央には翼をはつた正面むきの鳥、兩端には鴟尾、その では軒のくみものはまねしてゐない。第六十 入口としてはすみまるの拱門をひらいてゐるが、その上に大きなやねがたを彫つて外郭をつくつてゐる。このやね 雲岡石窟などにもみる浮彫屋形のごとくにしてゐる。 たゞし、こゝ



第六十九圖

(Fig. 69)

あるかは不明である。 方趺の上に彫りだされてゐる。しかし、どんな文字が彫つて 六年造像記があるといふ。左方に一段と大きな螭首の碑形が 入口左方に東魏天平四年造像記 録 文 があり、右方に唐上元 りつけてゐる。それは北魏から唐代にわたる各種の龕である。 しかし、この外壁にはその他の空所に一面小さい佛龕を彫

メェトル五○ある。天井は高さ約三メェトルで、未完成であ 石窟平面はほゞ方形で、はゞ四メェトル五○に、ふかさ三

二メェトルの實座に對し、 漢を刻してゐる。沙院圖版二一 まりで、その大きさがつり合つ の坐高はわづかに一メェトルあ 後壁には坐佛二菩薩、二羅 本尊 約

てゐない。作も凡作で、その年代の推定にくるしむが、 臺座

3m 0 (Fig. 70) 平 面 圖 第七唐 十圖字洞

を彫つてゐるが、それは初唐を遡らぬものゝやうである。 も未完成のまゝであるから、とにかく當初のものでないことは明瞭である。 臺座の前に香爐をさしはさんで獅子の像

- たとへば雲岡第九、第十洞前室側壁の上 漢以來の朱雀の思想がはたらいてゐる。 のであらう。しかし、こゝにはもちろん すなはちガルダ garuda といはるべきも おそらくこの棟の上の正面の鳥は金翅鳥
- 龍門石窟では小さい佛龕のほかは、おほ 『支那佛敎史蹟』第二册九〇頁による。こ 洞上の屋形龕でもくみものはなかつた。 むね、どの屋形窟でも軒のくみものを略 層龕(『大同石佛寺』 圖版五八、五九) してゐる。第十一洞附近の屋形窟、老龍
- おそらくこれも無字の碑か。それにして もその年代は初唐頃か。

の上元六年の造像記はまだみあたらぬ。

- 6沙畹圖版二一八に北壁とするは南壁の誤
- 7 もつぱら『支那佛教史蹟』第二册九○頁 像記には永徽五年二種(目錄三三二等) 龍朔元年二種(錄文四六七等)龍朔二年 による。なほ諸著録によれば唐代紀年造 (E. Chavannes; ibid., pp. 446, 447.) 一種、三年二種(錄文四六八等)麟德一種
- ∞ この位置については『支那佛教史蹟』第
- 9これは洛州靈巌寺、つまり龍門靈巌寺の 僧璨の造像記である。しかし、これがこ の石窟の北魏末、西魏初の開鑿たるはあ らく後者であらうが、それにしても、こ の造建を意味するかはわからない。おそ の石窟の開鑿を意味するか、單に一佛龕
- 10 西魏の造像記はすくない。 龍門全山にお 月に至る。當時の情勢をいへば、大統四 年河橋の戰で、東魏の軍をしりぞけてよ いて七種、大統四年六月より大統七年四 り、大統九年邱山の戰ひで敗退するまで

ないけれども、 の大統七年 西暦 までに開鑿されてゐた。たゞこの時には未完成であつたとみえ、その後、唐代にかけてつぎつぎとの大統七年 西暦 までに開鑿されてゐた。たゞこの時には未完成であつたとみえ、その後、唐代にかけてつぎつぎと 正月十五日訖」との造像記錄(文がある)。それであるから、ほゞ第十四洞、魏字洞に似たこの石窟はすくなくとも魏 の佛龕を彫つてゐるが、すべて初唐の造建である。たゞ前壁入口の右方に西魏の一佛龕あり、「大魏大統七年太歲辛酉 右壁には大きな佛龕があり、 つひに今日にみるごとき面目をとるに至つたものらしい。 初唐の作であることはあきらかである。 彌勒倚像と兩菩薩像とをきざみ、その下に『僔法師石龕彌勒像讃』四七六がある。 左壁には觀音立像をきざみ、その他の壁面にも大小さまざま この點は第十五洞の成立とほゞ同じである。 紀年は

> 我二)また東魏の造像記も天平元年より 卷二)また東魏の造像記も天平元年より を加盟の大統十年(西曆五四四)に至るま と西魏の大統十年(西曆五四四)に至るま と西魏の大統十年(西曆五四四)に至るま と西魏の大統十年(西曆五四四)に至るま と西魏の大統十年(西曆五四四)に至るま と西魏の大統十年(西曆五四四)に至るま と西魏の大統十年(西曆五四四)に至るま と西魏の大統十年(西曆五四四)に至るま と西魏の大統十年(西曆五四四)に至るま

## 奉先寺洞〔第十九洞〕

——圖版五四—六七——

彫刻し、 かに壯大にみえる。まづ龍門の大觀はこゝにありといへよう。 からでも、 ひらくこと約三十メェトル四方、大像をもうけること九體、圖版中央の大佛は東面し、その左右に兩羅漢、 いままでの諸石窟とことかはり、 左右側壁には供養者、神王像、力士像を刻してゐる。さうたう大きな列像だから、比較的廣いその前の廣場 全體の概觀はむづかしい。むしろ伊水をわたつて東岸にゆき、そこから西山を背景に遠望する方が、 龍門西山の中腹中央に、 豁然とひらかれた大洞こそ奉先寺洞である。 兩菩薩像を 山腹をきり はる

とつには『梵網經』による千葉千佛の坐佛をきざんでゐるのである。 日の牒を刻してゐる。それから上に四重の持送りをだし、三層になつた仰蓮華をうけてゐる。そして蓮瓣のひとつひ 部は八角形でその隅角に立つた裸形の力士像、 とはできない。また下部の蓮瓣のすがたもいまみることはできない。上部もかなり破損してゐるが、とにかくその腰 から地盤までの高さはほゞ十六メェトルある。たゞし、いま臺座の下部は地に埋つてゐて、ほんたうの高さを知るこ 本尊大佛は重層蓮瓣の八角臺座の上に坐してゐる。圖版 その間に坐つた甲冑の神王像のあつたことがわかる。 高さ約十三メェトル、臺座の高さ約三メェトル、 たゞしその正面 光背の頂

ぐに立て、 本尊は頭髪の部分がやゝ大きいこと獅子洞や萬佛洞本尊に似てゐる。 目だけはやゝ下に向き、 脚下にあつまる衆生の讃仰に答へるかのやうである。目を下に向けるためか、上 面相は比類なく端正である。圖版 頸をまつす

唐字洞

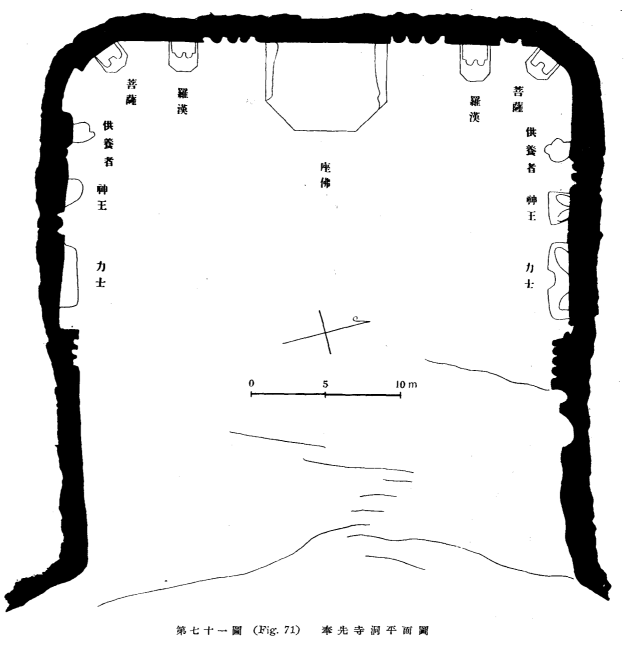
奉先寺洞

1こゝに九體の大像あるをもつて、俗に九間房といふ。『藝風堂金石文字目』には九龍別となづく。大廣舎那造像記(錄文八八十五尺、二菩薩は七十尺、その他の像はおのおの百二十尺、高さ百四十尺といふ。もちろん唐尺によつてゞある。もし唐の小尺はほゞ八寸として(藤田元春氏唐の小尺はほゞ八寸として(藤田元春氏唐の小尺はほゞ八寸として(藤田元春氏唐の小尺はほゞ八寸として(藤田元春氏唐の小尺はほぶ八寸として(藤田元春氏唐の小尺はほぶ八寸として(藤田元春氏店の十尺、場所は方九十六尺、高さは百十四十尺、場所は方九十六尺、高さは正本のと思へる。

みえるのである。 光背も左右に展開してなほのことひろく もつともこの後壁はひろくて平たいから

4 いま足下までみえるが、臺座はこの下に

七二



とにはいひしれぬ優しさ れるやうなカーヴでなく、 の彫り方は唐代特有のま ない鼻とひきしまつた脣 のである。あまり大きく 崇高な美しさをもつたも な半月形であつて、その **ゐて强く嚴かである。**眉 るどく、やゝつり上つて ゐる。しかし、目尻はす るといふ役割をはたして は薄くかるく彫つてゐる。 がたゞよふ。頤には頤の ゐる。左脇侍菩薩にみら はしは上瞼の線に接して んなかを高くしたみどと ふより、深く沈思觀想す 目は前方を凝視するとい したがつて横からみると 瞼をおもくつくり、下瞼 頸には三道の 6 華美な寶冠についてまづ想起されるもの

であり、さらにこれを増幅するものはその大きな頭髪であらう。肉髻をふくむかつらのやうに大きな頭髪は唐代特有 方からたれてゐる。なんといつてもこの像の端正と莊重とはこの口にあり、それをたすけるものはやゝつり上つた目 すぢあり、 耳は大きく兩

大まかな波狀のひだをとつてゐる。さらにこの像の肩から腕にかけた張り、そこから垂直に二三の衣線がさがり、

埋つてゐるのであらう。

古陽洞の脇侍にある。(本書圖版七七) し⁵ 寶石の瓔珞をつけた菩薩像も、はやくは りみない。(O. Sirén; ibid., Pl. 307 308, 310-316) ある。たゞ天龍山、響堂山石窟ではあま かし、さかんになつたのは北齊、隋代で

7この臺座のやりかたはめづらしい。右方 ibid., Pl. 292, 349) 遼代、後者は隋代の作である。(O. Sirén;

青州婁門山第二洞の脇侍菩薩で、前者は

は雲岡第三洞の脇侍菩薩であり、つぎは

脇侍の臺座は全く埋没してゐる。

∞『唐書』卷四五、興服志には「いまだ元服 漏刻生、漏童の「總角髻、青袴褶」も同じ の服飾』大正十年刊四六頁)。 ものとおもふ。(原田淑人博士『支那唐代 しなければ雙重髻」といふ文句がある。

95隋書』卷十二、禮儀志には「三禮圖」を 引いて「ふたへ底を舄といひ、ひとへ底 がはね上つてゐたから、わが國ではこれ ろであつたといふ。(『箋註和名抄』卷四) を鼻高履といひ、僧侶などのつけるとこ ふたへにあつたらしい。皮でつくつて頭 を履といふ、夏は葛製、冬は皮製」とい ふ。鳥と履との區別はたゞ底のひとへと

10 緊縛する皮甲の寫實的な表現は唐代の人 ところである。 はさかんにつくられた。石像はもちろん 人によろこばれたとみえ、皮甲の神王像 土偶にもつくられたことは人のよく知る

11毘沙門天 Vaiśravaṇa は四天王の一にし 鬼形を踏んだ作例はもつぱら唐代以後に て、北方を主宰し、諸鬼の主領である。

わが入り、

≅ E. Chavannes; ibid., Pl. 356.

13 この八角重成蓮座の下方蓮座によって、 べきであらう。 埋れてゐる脇侍菩薩豪座の下部を推想す

ものであらうと思ふが、いまはすでにこはれてみとめられぬ。膝のあたりも無殘にこはれて、もとの樣子をうかゞふ るのを見るとともに、そのらすい衣の下に起伏してゐる巨體をみとめるのである。兩腕は右手をあげ、左手を下げた その腕にはさまれて大きな胸と腹、そしてわれわれはそこにうつくしくならべられた衣文の大きな弧線が垂下してゐ かへすがへすも遺憾なことである。 いま下半身の破壊のため、この唐代第一の巨像も全體の印象がいくらか稀薄になつてゐるかと思ふと、

帶がある。七佛はそれぞれ二脇侍をしたがへてゐるのがめづらしく、こまかい、したがつてあまりめだゝぬ唐草文樣 その空白を天衣と飛雲とでうめてゐる。圖版五七寶珠光背の中心は瓣のそりかへつた蓮華、つぎは七佛をもつた唐草文 內區には平たい面であらはした大まかな火焰がゆらいでゐるが、外區にはやゝこまかく樂器を奏してゐる飛天をほり、 外區外郭をたどつて上つてゆくと、實珠光背とはその先端が合一しない。 なり、外區一帶は特殊の附加物のごとくそとにはみだしてゐる。それだけに特に幅ひろい擧身光と感ぜられる。この にむかつて彎曲してゐる。火焰の中心には小さい三尊坐佛の龕がある。 の地の上にうき上つてゐる。それからせまい蓮瓣帶があり、そのそとに下の擧身光內區と同じ火焰があり、その先端 本尊は大きな實珠形の光背を背負ひ、そのうしろに擧身光がある。圖版 擧身光はたゞ內區と外區にわかれてゐて、 實珠光は擧身光の內區外郭に一致してかさ

あると思ふ。これは若い比丘像である。柔和な面ざしとゆたかな體軀、それをつゝむ衣のひだが誇張なくおだやかで 微妙な變化に富んでゐる、とにかく、この奉先寺の諸像を他からひきはなす特徴は、この面貌の微妙なモデリングに ともよく似てゐるが、この方がはるかに精作で、彫法がするどい。しかもその頭や頰のこまやかなモデリングは實に 右脇の阿難像は左頰、右肩、兩手をうしなひ、胸に龜裂をもつのみで、ほゞ完好である。圖版 脇侍兩羅漢のうち、左方の迦葉像は頭からからだまですつかり破壊し、わづかにもすその一部をみるだけである。 右手をたれ、左手を腰にあげ、衣端をこれにかけてゐる。光背は二重の圓環を彫るのみで、まつたくかざりが 惠簡洞の阿難像にもつ

**賓石をつゞつた華麗な瓔珞を胸からたれてゐる。** いふことができよう。圖版六 たものといへる。華美な唐草の實冠はすでに隋代にその先蹤をみるが、この大像に至つて細緻の極點に達したものと 脇侍菩薩は右方が右腕を損してゐるほかは、左右ともほゞ完全に存してゐる。ともに緻密な唐草の寶冠をいたゞき、 實石の莊嚴も北齊以來の傳統であるが、そのもつとも寫實的になつ

右方は右手をたれ、左手を腰のあたりにつけ、左方はその反對である。 左方はつよくまがつた眉をつけ、 瞼の線は

奉先寺洞 (第十九洞)

はこれらは左壁と後壁左半にあり、ほど三十六體ある。後壁右半から右壁にかけてはどうしたわけかこれをみない。左右相はどうしたわけかこれをみない。左右相しい。しかし、後壁右半から右壁にかけて

15この奉先寺やねがけ想像圏は平子爨嶺氏の推定するところであるが、これは現地の推定するところであるが、これは現地の推定するところであるが、これは現地

うにしたのであらう。 にあるためで**、**正面から奥へとよめるや にこの造像記が左行であるのは豪座の左側

17 奉先寺造營に關しては松本文 三 郎 博士で称らう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。職は簡と音通である。三八八であらう。

18 革機は太宗、高宗頃の人である。貞觀中、左千牛曹曹として西突厥に使し、同俄設をたて、可汗としたが、たまたま石國のをたて、可汗としたが、たまたま石國の反に會ひ、抑留されること三年、その間反に會ひ、抑留されること三年、その間反に會ひ、抑留されること三年、その間反に會ひ、抑留されること三年、その間反に會ひ、抑留されること三年、その間反に會ひ、抑留されること三年、その間反に會ひ、共留の人である。則天武后の永淳頃に卒したらしい。「『唐書』卷一八五上)

p=(佛祖統紀』卷三九および卷五三にも「成字三年、高宗勅して洛陽龍門山に石龕盧亨三年、高宗勅して洛陽龍門山に石龕盧亨三年、高宗勅して洛陽龍門山に石龕盧のこゝに阿難迦葉を明記したのはめづらしい文献である。 金剛神王は、シャヴァンヌは四人の devarāja をさすものとしてるる。しかもそれについで「四人のloka-

## 龍門石窟の研究

ひねつてゐるので、そとがはの脇にあらはな肉體の線がみえる。 正しく唐代彫像の精華といへよう。肉體の表現はかなりデリケートであつて、自然主義的なものがある。腰をすこし る。下裳にはこまかいひだがさがり、天衣は兩肩から前にU字形にたれ、これに瓔珞の交錯してゐる整然たる諧調は は兩肩にたれさがつてゐる。 冠の下に頭髮がつよくふくれ、實冠の上に大きな實髻がのぞいてゐる。耳はながく、それにそらて實冠のひもと頭髮 侍に比していくらか女性的な表情をとる。☆○ さら長くはないがするどく、しかも波動をつけ、半眼にひらいてゐる。 下頰が多少ともふくれてゐるといふ點がちがつて、男性的な表情をしてゐる。圖版しかもどちらも額せまく、 頸は太く、肩は大きい。これに對して胴がほそく、足もとがすぼみ、下半身がまけてゐ 右方は大體似てゐるが、眉がやゝ平らかであり、鼻と脣とがやゝ大き とゝのつた鼻といくらかゆるんだ脣が右方脇 實

をみると、やはり童子であつたらしい。足にはさきのはね上つた舄履をつけてゐる。 華と複瓣の俯蓮華とをさゝへ、下にも敷段の持出しがあつて、いまは埋れてみえない蓮華の座があるらしい。圖 版 火焰帶がある。臺座はやはり八角形で、軸部全面に簡單なからざまがあり、上には敷段の持送りがあり、單瓣の仰蓮 左方は上半身がこはれてゐる。右方の顏は雙角髻の童子形である。左方の衣裳も膝にちかい上衣の垂下、 菩薩像から左右の壁へまはつて、そこに小さい供養者の像がある。圖版 右方は下半身が破壊と埋沒のためにみえず、 光背は實珠形で、 圓形のそとにせまい蓮瓣帶あり、つぎに唐代特有の靈芝雲の文樣帶あり、最後に本尊光背にみた 臺座はみえない。 袖つきなど

身體には華美な裝飾の皮甲をつけてゐる。に皺をよせ、鼻は大きく、口がひきしまつて凛々しく、いかにも神將らしい。額には細密なかざりをつけた冠があり、に皺をよせ、鼻は大きく、口がひきしまつて凛々しく、いかにも神將らしい。額には細密なかざりをつけた冠があり、 く肩幅が張つてゐる割合に、 の上に立つてゐる。 ふかさに相應ずる。 左右壁はすこしくぼんで龕のやらになり、こゝに神王像と力士像とを彫つてゐる。ちやらど像のもり上り方は龕の 右手には小塔をさゝげ、 左壁の神像屬版は大きな顔を左なゝめにむけ、腰をひねつて右脚をまげ、左脚をふんばり、 腰から下がほつそりとして、さみしい。 左手は腰にのせてゐる。指さきの表現はこまかくうつくしい。 幅のひろい顔は眉目が左右につりあがり、 顔が大き 邪鬼

まとめあげられてゐる。 てゐる。 るのである。 脚下の邪鬼鳥版は腰をおとし、膝をたて、右手をつよくつっぱつて、頭上と膝頭の上に大きな神王像をさゝへてゐ 褌ひとつの裸形で、 その顔面の肉付けはこまかで變化に富む。こゝでは神王にふみつけられたといふより、力をこめて支へてゐ その點、八角臺座の周圍にある力士像と一致する。 頸輪と腕輪とがみえる。隆々たる筋骨をあらはし、 かなり無理な姿勢であるが、 頸をちゞめ、齒をくひしばり、 些の破綻もなく、よく 眼をむい

> pp. 13, 14.) at Wan Fo Hsia. Massachusetts 1938. A Study of a Ninth Century Grotto Warner; Buddhist Wall Paintings: 王像、一は毘沙門天 Vaiśravaṇa 一は廣 もつて参照すべきであらう。(Langdon 目天 Virupaksa をゑがくといふ、また 口兩側に力士像をゑがき、外壁左右に神 代石窟では後壁に廬舍那佛をゑがき、入 たものであらう。敦煌萬佛峽第五洞の唐 いてこれを知りえぬのは遺憾であるが、 壁の像は毘沙門天である。右壁の像につ 神王は四天王もそのうちに入り、この左 をさす。たゞしこの場合は惜しむらく金 note 4) しかし、こゝでは金剛は金剛力 とくである」といつてゐる。(ibid; p. 454, 憶を支那人がもつてゐることを證するご とにかく二體をもつて四天王をあらはし 剛杵をもつてゐないので明瞭をかくが、 士で裸形の力士像をさし、神王は四天王 pāla つまり四天王は、佛の保護神で夜叉

22 龍華寺とは薬方洞にある北齊天保四年龍 21 大鷹舎那像龕記末尾の頌銘につゞいて 刻したときは同時であつたらうと思ふ。 ゐる。しかし「進士都仲容記」の數字は 筆であり、また開元十年牒ともほとんど たゞそれにしても像龕記とこの二句は、 た文句と解してゐるのは正しいと思ふ。 開元十年牒をえたのちであらうといつて 年まで生きてゐたかどうか不明である。 花寺□□造像記(錄文五二四)にその名が くたの段階があるとしても、これを石に 一筆であるから、その全文の成立にはい 下兮百冊尺耳」をおそらく寺僧の附加し 銘のあとにある「縱廣兮十有二丈矣、上 字體を異にし、後刻の疑がある。また頌 二年の建寺の際にあり、石に刻したのは あるひは像和記を書したのはすでに調露 仲容は則天の時の人であるから、 石萃編』卷七三もこれにしたがふが、殷 二にはこの記を殷仲容の撰とする。『金 「進士都仲容記」とある。『中州金石記』卷

あらはされた筋肉の緊張もあまり誇張がなく、よく調和をたもつてゐて、まづ力士像中の傑作といへよう。 はつた鼻、ふくれた顴骨、まるい眼と皺のよつた額は力士の勇猛形をあらはして餘蘊がない。 てゆく頸筋の緊張は、 もはやゝたるんでさへゐる有樣は、いかに寫實的に觀察されてゐるかゞわかる。らしろへひいた右肩から上へのぼつ 上のまるい飾からたれた玉のゆらぎ、またそれをつつた左のひもの緊張に對し、中央のひもはやゝゆるみ、右方のひ に力をいれてゐる。 左壁力士像の顔はもつと前方にむかひ、ほとんど側面形にちかい。 四、六五 冠も小さい。 脚下の座は岩座であるらしい。 下裳は脚をふんばつた勢にうしろになびき、瓔珞もゆらゆらと音をたてゝゐるやうである。 顎の筋肉の緊張とともにみごとに表現されてゐる。たくましい顎、 左脚をふんばり、上半身をひき、 齒なみをみせた口、 裸形の上半身や四肢に 髻は小さ 鼻翼の 腹の 左肩

神王像も力士像も光背は單純に二つの圓形である。頭冠のひもはその上にはねかへつてゐる。

これに對する右壁の神王と力士像は全く破壊して今日ではみることができない。

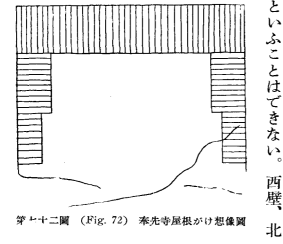
る。 そらく本尊諸尊にひきつゞいて造建されたものであらうと思ふ。 のは一尊、大きなのは四尊五尊におよぶ佛の立像がおさめてある。どれも同じ形式で、大きさも同じ七尺ぐらゐであ これで奉先寺諸尊像の記述を終つたわけであるが、これら諸像の間にはなほたくさんの龕が彫つてあつて、 臺座はまつたく脇侍菩薩のそれに一致するが、こちらにはそのかうざまのなかに何か小像が刻してある。六七 圓滿な顔たち、 とゝのつたからだつき、簡素な衣文に圓熟した技法をとゞめてゐる。實珠形の光背も本尊にちか 小さい な

てうかょへる。 けだしをつくつたのである。その迹は歴々としてのこつてゐる壁面の枘穴によつ 壁に五尊、左右壁にそれぞれ二尊の龕をひらいてゐる。そしてその前の廣場にか がけをつくつたらしい。 らしい。したがつてこれを尋常の建築になほすと九架七間の建物があつたことに くらゐに至つてとまり、その下には四架の桁がとほり、 さてからした諸尊像がならんでゐるが、こゝには天井がない。嚴密な意味で石窟といふことはできない。 南壁がそれぞれ垂直に岩を斷ち切つてゐる。圖版 その垂直の壁面を鑿つて、後 これに對し左右の壁は後壁のやねの下ばを棟として、これから若干のやね それによると後壁のかけだしは龕の下ばから出て、 そのやねのではわからぬが、 間は三間あつたらしい。 六個の梁がとほつてゐた 神王像の中心

> 23 楊思勗、高力士といへば玄宗朝におけ 陽の龍華寺は廢墟と化し、當時未完成で るのである。だが、これはほんの推測に 至ってこの上の奉先寺に合併されたと見 方洞が造營され、それが唐代、この時に あった洛南の薬方洞に移轉し、今日の一 つの想像は北魏末の洛陽擾亂に際し、洛 どう關係してゐるのだらうか。そのひと ある寺である。が果してこゝの龍華寺と みえる。また『洛陽伽藍記』にもすでに

卒、年八十餘とある。 ず開元年間に重任された。開元二十八年 養子となり、內侍省に入り、景龍元年 て、虢國公に封ぜられた等、軍功少から 十三年十一月玄宗の泰山封禪にしたがつ 封にしたがひ、驃騎大將軍となり、また 軍功によつて輔國大將軍となり、 ○) 韋氏誅滅に参加して功あり、右 監門 禄大夫行內常侍を拜し、景 雲 元年(七) ○)は本姓蘇、腕力があり、宦官楊氏の 衞將軍に任ぜられた。開元初安南を討伐 (七○七)李多祚の討滅に参加し、銀靑光 軍となり、渤海郡公に封ぜられ、天寶七載 の養子となり、開元初右監門衞將軍、知 八四--七六二)は本姓は馮、宦官高延福 八四、『新唐書』卷二〇七)高力士(西曆六 し、開元十二年覃行璋の叛亂を平定し、 七十九歲。楊思勗(西曆六六○頃─七四 に驃騎大將軍となる。寶應元年卒して年 つた。天寶初に冠軍大將軍右監門衞大將 世にふるつたが、謹慎にして大過がなか **內侍省事となる。玄宗の信任をえ、權** もつとも有力な宦官である。(『唐書』卷 のち東

初からで、これを天贄初にかけた列傳の さうであつた。また「渤海郡公」も開元 卷八四は十八年、『支那美術史彫塑篇』四 宇訪碑錄』卷三は開元三年、『金石萃編』 E. Chavannes; ibid. p. 458 をみよ。 紀事は誤つてゐると思ふ。といふのは天 八六頁は十三年とする。高力士の官「右 がそれである。この紀年については『寰 また同書 P1. 354 のむかつて右端の碑形 監門衞將軍、知內侍省事」は開元初より



奉先寺洞(第十九洞)

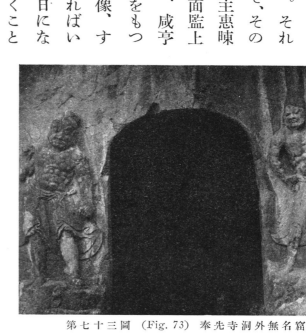
してこのやねの東につくるところ、

そこの床に一段の基壇があつたやうである。

**鬢初ではすでに楊思勗が歿してゐるから** 

そしてそこからまたはるかに低いところに小規模なやねがあつたらしい。 やねがけの想像圖はほゞ第七十二圖のごとくである。 そ

つて、また勅があり、この南つまりこの前庭、 まだ奉先寺の名はなかつたらしい。しかるに調露元年 西 暦 八月十五日にな なはち盧舍那佛、 て落成をみた。この三年九個月かゝつて竣功したものは實は石龕の大像、 柱國三年四月一日 西暦 工をおこして、上元二年十二月三十日 西暦 をもつ 樊元則がえらばれ、支料匠には李君瓚、 法師が工事を檢技し、營構の大使には司農寺卿章機、 **造營をたすけたといふ。勅によつて長安實際寺の僧善道禪師、法海寺主惠暕** によれば、 さてこの奉先寺の造建については盧舍那佛臺下に銘文 スト〇六 この石窟は高宗の造建で、皇后武氏も脂粉錢二萬貫を出して、 二菩薩、 阿難、 迦葉、 神王、 成仁威、姚師積等があてられ、 實は東に大奉先寺を置くこと 金剛のみで、銘文によればい その副使には東面監上 がある。 それ



のであるから、 **牒は勅によつて龍華寺を奉先寺に合作すべきことを命じたものである。** を切りひらいた空地にはもとより特別な餘裕はない、 たものと思ふ。正面佛殿と左右兩廡の三棟である。そして行解兼備の高僧十四人をえらび、別に十六人の僧をあらた た開元十年十二月十二日の河南縣から奉先寺への牒によつて、開元十二年より後に刻されたことがわかる。またこの 建築物の寸法である。しかし、この大盧舍那像龕記がいつつくられたかはわからない。 に度して、こゝに奉仕せしめたのであつた。かくてこの銘の末尾にいふ縱橫百二十尺、上下百四十尺とは、 になつて、同二年の正月十五日に親筆の寺額を賜つたといふから、このときにその前面にあつた木造建築がつくられ 、兩廡こそはこの龍華寺にあたるものであらうか。 龍華寺を合作するといふことは、正に龍華寺を奉先寺に附設するといふ意味である。 したがつて、 左右兩廡の前方、 いふまでもなく奉先寺はすでに存在してゐた 基壇の下左右につくられた小さ たゞこの末尾にあはせ刻され しかし、この岩 正にこの

壽像記 八〇八 で、これは玄宗の御書、 すほどのものも二三ある。第七十 奉先寺の壁面にもなほ若干の後刻佛龕をみとめるが、基壇より東の左右壁には非常に多い。 そのらち造像記の方から逸することのできないのは内供奉高力士等一百六人造無量 しかも高力士、楊思勗等宦官が名をつらねてゐることでめづらしい。 これは左 中には小さい石窟をな

> 國公楊等」といふ。またもつて参考にす と開元十二三年とする方がよくあたつて 能性が多い。しかし、それにしても漠然 書があるのをあはせ考へると、非常に可 この碑のすくなくとも、一部玄に宗の御 すびつけて、これを十三年にかけたのは るるものと思ふ。西安寶慶寺より將來の 開元十三年二月龍門行幸(『唐書』九)にむ 年には輔國大將軍に任ぜられてゐるから 行内侍省内侍」は景龍元年以來のことで 思ふ。ところが楊思勗の「銀青光綠大夫 拜したのみで、<br />
> 渤海郡公は右監門衞將軍 門衞將軍に任じたことがふたゝびみえて この官名をいれぬ楊思勗は一應、開元十 あはせて驃騎大將軍、その前年開元十二 ふことになる。しかるに開元十三年には 虢國公以前とすれば開元十三年以前とい ある。「弘農郡公」についてはわからぬが とともに開元初のことが錯入したものと である。列傳の天寶初のところには、右監 一年以前と考へられる。大村氏は玄宗の

25 外壁左右に力士あり、上に飛天あり、ひ その石窟の外形はつぎの二龕もほゞ同形 り、三尊倚像佛を彫つてゐるやうである くい圓拱の門口あり、內部には實壇があ 式である。沙畹圖版三五四。

26 E. Chavannes; ibid., p. 458 をみよ。 れより、この碑の造建を開元八九年乃至 卑官にあるは開元十年頃で、大村氏はこ 卒した。したがつて禮部員外郎のごとき てやめられ、二十八年壽六十八をもつて 書右丞相に遷つたが、李林甫の讒にあつ 年には中書侍郎同中書門下平章事を拜し なり、それが後次第に重用され、二十一 二六にその傳があるが、開元十年三遷し 四〇)は『唐書』卷九九、『新唐書』卷 また同書 P1. 454 のむかつて左端の碑形 がそれである。張九齡(西曆六七三一七 二十二年には中書令となり、二十四年份 て司勳員外郎となり、十一年中書舍人と

十年頃と解した。(『支那美術史彫塑篇』四

ら う。2: に造建したものらしいが、文は禮部員外郎張九齡の撰である。この碑の下になほ虢國公楊思勗造像記 呉〇ゼ がある。らう。これにつぐものは牛氏造龕碑記錄 文で、左壁やゝ西方に入つた龜趺の碑形である。趙氏の子等が母牛氏のため 力士窟とほゞ同樣で、 頃において營建せられたものといはざるをえない。また右壁東端にもやゝ大きな石窟一個所あり、 するに開元十年前後、 最後の一行「騎都尉直集賢院張・・」とあるのはこれも張九齡であらうか。この二つの造像記に對する佛龕ははつき 壁の最東端にある螭首をもつた立派な碑形である。おそらくこれに對する造像はその右方にある小石窟をさすのであ。 おそらくこの左方にある上下の二龕がそれであらう。これらの造像記はどれも明確な紀年をかくが、要 つまり龍華寺合作の機運に乘じて、なれるものであつて、この奉先寺洞外の諸龕窟もほゞこの 外壁に裸形の力士像がある。その肉付けなどやゝ誇張され形式化されてゐて、空疎な感が深い。 その形式は上記高

#### 藥 方 洞 第 十 洞

· 圖版六八—七四

さ二メェトル九〇、 口をひらいてゐる。圖版 外 壁」 西山の奉先寺からや、南寄りのところにあつて、川ぶちより二三メエトル高く、 幅一メェトル六五の尖拱形門口がある。 すなはち高さ六メェトル七○、 幅五メェトル二三の切りこんだ岩壁があり、その下中央に高 東面してアーチ形の入

ね る。 らちがはの手を擧げ、 らく造窟の由來が書いてあると思はれるが、わづかに文字をみるのみで、どこにもこの拓本は見出せない。 の侏儒像のさしのべた手の上には高さ三メェトル、幅一メェトル二〇の碑形が浮彫にされてゐる。この碑には、 があり、 北周から隋時代にかけてさかんにおこなはれたものである。 この八角柱の左右には力士像があり、上にはひくい拱額 この碑形の兩側、 入口の兩脇には八角柱を彫り出し、柱には等間隔で四個所に蓮華かざりを施してゐる。第七十 この蓮華かざりは北齊、 しかしこの侏儒像と實珠形とは風化のために甚しくあれてゐて、はつきりとした姿はとらへがたい。 その頂上には實珠をおく。 つまり力士像の上方には大きく飛天が浮彫になつてゐる。爲版 なにかを捧げ、そとがはの手はそれに合ふやうにそとがはへのび、掌にはやはり何かまるい 實珠の左右には足を踏んばつて、手をさしのべた二體の侏儒像を對蹠的に彫つて 飛天はその顔をやゝ斜前にむけ、 この二體 おそ

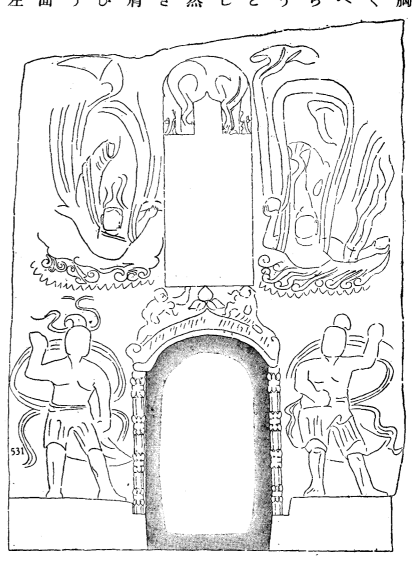
N E. Chavannes; ibid. p. 457 堂金石三跋』二跋卷二) 思勗が虢國公に封ぜられたのは開元十三 下の横位置長方形の部分が碑である。 造建はそれ以後といふことになる。(『授 ある(七五頁註⑵参照)から、この碑の 年十一月玄宗が泰山に封禪してより後で なほ同書 Pl. 354 のむかつて左方碑形の

28 もし虢國公楊思勗造像記(錄文八〇七)高 造像 龕は もつとも早く開元八九年か十 八〇五)を奉先寺龕外にありといふが、 ほ開元三年韋利器等造阿彌陀像記(錄文 氏は『支那美術史彫塑篇』四八四頁にな を虢國公龕としなければなるまい。大村 ても、下龕はさきにできた牛氏龕、上龕 龕を牛氏造像と虢國公造像にあてるとし られたとみられる。故にこの左方上下の 年以後、牛氏造像記の下にわりこんで彫 國公造像記がもつともおそく、 開元十三 に高力士等造無量存像記がつくられ、虢 れ、開元初年よりその後開元十二三年頃 き年代の推定が成立するとすれば、牛氏 造像和記(錄文八〇九)について右のごと 力士等造無量壽像記(錄文八〇八),牛氏 **大洞にあるといふ方が正しい。** 『伊闕石刻圖表』によれば大洞にある。 年頃、すなはち龍華寺合作以前につくら

CCXXXV) などにみえる。 第一一八口洞 (Touen-houang: Pl. (O. Sirén; ibid., Pl. 221) 敦煌千佛洞 山石窟』區版二〇、三〇)天龍山第十洞 その例は響堂山第五洞、第七洞、『響堂

2『支那佛敎史蹟』第二册九六頁には無字の 碑と解してゐるが、文字のあることは、 寫眞でも歴々とこれをみとめることがで

藥方洞 (第二十洞) 相はゆたかであつて、殊に左 にひろがつてゐる。飛天の面 から上方へ天衣が大きくなび とした飛行の姿である。兩肩 ではあるが、しかし生き生き たものらしい。それは不自然 らしたのを、ま正面から寫し な姿勢で、胸を張り足をおど 下肢がはねあがつてゐる。ち 折りまげて、らしろから上へ の部分をはり、 ものをもつてゐる。身體は胸 やらどダイヴィングのやら そのはしは蓮の葉のやう 腹部はきつく



(Fig. 74)

**靈雲がらすく浮彫にされてゐる。** 北魏以來の傳統的な飛天形式であるといふものの、また非常に自由で、ゆたかな表現は全く別の印象を感じさせる。 のみならず、兩飛天の對置も嚴正な相稱形を破つて、まつたく自由な構圖をしめすのである。なほ、兩飛天の下には 弧線のふくらみにかけて、感じられる同じゆたかさである。日光を上からうけて、明るく輕やかにみえる天衣、 の飛天では、瞼、頰、 肩に對して、下部の陰影をつくれる胸部から兩腕の下部にかけてのきりつとした波狀輪郭の緊張感は、 顎に北魏から一歩進んだ暖か味があらはれてゐる。それは、 兩肩から兩腕にかけて、また胸の やはり 頭部、

る。 で、 くり、 この飛天の自由さに比べると、その下の力士像は多少硬直した彫像といへる。圖版 破損こそしてゐないが、かなり風化のあとをとゞめてゐて、ブロックのやうな大きな顏は面相がよくわからな また腕や胸、または足にみられる筋肉のもりあげかたもぎこちない。ふり上げない腕は左右像それ ぞれに 異る 顔はともに中心の方にむかひあひ、そとがはの腕を直角に肩の方へあげてゐる。肩の線がほゞ水平に一直線をつ それにそのそとがはの腕が垂直にふりあげられてゐる形からして、 この兩彫像はいくらか硬い姿勢となつてゐ この兩力士像は腰布だけの裸形

4 このまるみある表現は天龍山第九、第十

版六九にみえる胸かざりの唐草文も、た 共通してゐることがみとめられよう。圖 山石窟』『響堂山石窟』等參照。 六洞の北齊窟、北響堂山北洞等の彫刻に しかに魏齊の形式をもつてゐる。『天龍

5 それは火焰のごとき渦文で ある。 しか ゐる。瑞雲とも稱すべきであらう。 し、こゝでは飛雲をあらはしたものであ らう。そしてこの下ばは蓮華で緣どつて

。おそらく蓮華であらう。飛天が室中から

散華してゐるところをあらはすのであら

もに、 す自由であり、 背景のごとくに刻まれてゐるが、その尖端が自由に浮游してゐるさまは、この力士像に潑剌たる生氣をあたへてゐ が、足を開いて立つた姿はまつたく同樣である。 要するに藥方洞の力士像は賓陽洞や蓮華洞その他の衣をつけた北魏の力士像と全くちがつてゐて、 この像に躍動的な感じをあたへる。冠のひもと天衣は力士像の浮彫とちがひ、どく薄い浮彫として、あたかも 肉付けはよりこまやかで、一歩すゝんだ形式であるといへる。 しかし、膝頭の上で横にはねた裳は、わづかにひねられた體軀とと 四肢はますま

つたく同じやうにしたものが唐字洞の上の小窟にみいだされる。第六十 い印象をあたへるとともに、 このやうに裝飾的な、また彫刻的な薬方洞の外壁は、北魏諸洞とはなはだちがつた外貌をして、 また隋唐石窟にまつたくみられない外觀を有することが注意される。 まづ往訪者にふか 龍門ではこれとま

で、 文 鉧 文 によれば都邑師道興が邑人を勸請して、 龕がある。 第七十 には大きな仰蓮の臺座をつらね、 垂飾をもつた天蓋をいたゞき、基壇にはふかい龕窩をもうけ、ひとつには香爐、左右には獅子像をいれてゐる。內部 十五センチはあらけづりの壁で、その上約一メェトル八十センチにわたつていはゆる薬方の刻文がある。 尖拱の下ばに至る間に、左側には高さ六十九センチの七尊坐佛龕があり、右側には高さ四十センチの三尊佛立像 外部の装飾と合せて北齊式の像龕とみとめられる。 門側壁 七尊龕といつても力士像を内部にいれたのみで、普通の五尊龕と尊像はかはらない。 拱門には閾がなく、その間隔は割合にひろい。拱門側壁のはゞは左右とも約六十五センチ。下方二 本尊釋迦はその上にさらに重成蓮座のごときものをおいてゐる。 この佛龕の直下、 薬方の壁面にひとつの碑形がある。 みな豐滿な作ゆき 上にみごとな さらにその その碑

となほつぎの二つのことが注意される。 三段になり、下におよんでゐる。 の年號がある。 **薬方はこの碑形の横からはじまつて** しかし、 よくみる

を刻したものであることがわかり、

大齊武平六年歲次乙未六月甲申朔

の上に釋迦七尊の龕をつくり、

あはせて薬方 録文

ح

その末尾には

けづりとつてゐること 外壁の拱門柱を切りだすため、 碑形の前方を

藥方洞(第二十洞)

576 A 575 576 B M 576 C 第七十五圖 (Fig. 75) 藥方洞拱門左側

> 6 しかし、これを天龍山北齊の力士像とく はれる。『天龍山石窟』第六十、六十一圖。 らべると、またかなりのちがひがうかど

7 外壁の年代はかういふわけで、その中間 永微顯慶の作とするには、したがひがた 『支那佛教史蹟』第二册九六頁に、これを の年代なる北齊と推定される。しかるに

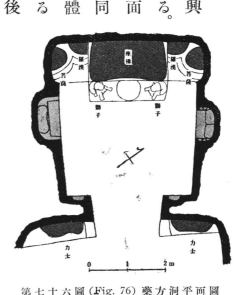
代には簡略になる。 じまり、北齊時代を頂點として**、**隋唐時 石窟外壁の裝飾的なことは北魏時代には

8この龕の寫眞はあまりない。岩田氏撮影 比較さるべきものは北響堂山にある武平 のうちたゞ一葉あるのみである。これに 裝飾的なことは並び稱さるべきものであ らう。(『響堂山石窟』圖版四九)その龕の 三年唐邕刻經記(西曆五七二)の佛龍であ

9 藥方(錄文五七六)はこゝで三段になり、 前壁左方下段(D)、右側(E)と配列し はかりに左側上(A)、中(B)、下(C)、 前後をきめることはむづかしいが、いま 下部にもこの一部がおよんでゐる。その 右側にはたゞ一段となり、また前壁左方

七九

ことはうたがひがたいのであつて、この薬方洞の外壁は武平六年 西七五 軀などとともに、 時の作とみられる。それにしても、 をひとしうしてゐるから、その手法の一致することゝ相待つて拱門構築と同 もともと八角柱左右の力士像や上部の碑形、飛天像はこの柱の表面とほゞ面 造像記よりのち、つまり北齊の武平六年 西七 以後につくられたことになる。 (2)前者からすると、 碑形のある面よりも薬方の刻面は一段とけづり下げられてゐること 天龍山石窟や響堂山石窟との比較から、北齊の樣式である 拱門わきの八角柱をふくむ拱門構築は、 拱門裝飾の各部は力士や飛天像の面貌體 當然都邑師道興



十六圖(Fig. 76) 藥方洞平面圖

十七圖 (Fig. 77) 藥方洞斷而圖

の北齊時代三世につくられたものとみるのをまづ至當とする。 しからば、 第二の事項は何を意味するかといふに、これははなはだ難解で

像記は薬方と同時の刻であることはいふまでもないから、つまり無字の碑形 れば、つぎに外壁拱門柱の工事、 がまづあつて、のちに造像記と薬方とがきざまれたとせざるをえぬ。 方とが同時の刻でないといふ風に解せられる。たゞこの場合にも、 しかし、薬方の面を碑形よりひくゝしたことは、どうしても碑形と薬 ひいては外壁全體の工事であるが、 道興の造 それは からす

刻されるわけであるから、 造像記の文章は現存してゐる左端から起つてゐる。 事を必ずしも武平六年以後としなければならぬことはない。 で削られ、 **冐頭の一部は削りとられてゐると思はれるのに、** なほこまかく、 その後にこの造像記がきざまれたと解釋するほかないのである。 碑形のところを見ると、なるほど、 何かの事情で、その面が削り下げられたと解してもよさゝうである。かうなると、 果していつのことになるか。 事實はそのことがない。これはまづ無字の碑形があり、 もし、普通に碑の左端から文章をはじめてゐたとしたら、 外壁工事にあたつて碑形の左端は削られてゐる。 むしろ、 それ以前の北齊時代 | 一五七五 したがつて、薬方も碑形よりは後から追 であるとしても しかし、 外壁工事 外壁工 當然そ その

碑形と薬方とは相接してつくられたものであることはうたがひがたい からいふわけで、 こまかくいへば、 なほその營造時代について疑義をのこすが、 しかし、どちらにしても、

> 11 さうかといつて造像記の刻を古く、 の刻を新しくすることは、造像記の文か ら絶對に不可とかんがへられる。

かはらず造像記の文章は完全である。 2 約三行分ほど削られてゐる。それにもか

無字の碑は古陽洞、蓮華洞内などにその

10『支那佛教史蹟』第二册圖版八六、八七參

ろ治疾方の名稱が内容にふさはしい。 十項百二十方あり、 れを薬方と稱するのは通稱にしたがつたまでょ、 はゆる薬方』この第二十洞が薬方洞と一般によばれてゐるのは、 純然たる薬方、 つまり薬の處方のみでなく、灸法があり、 石刻自身には「治疾方」と明記されてゐるといふ。この治疾方は約四 門口兩側に刻された薬方 銀一文 による。こ その他の治療法もある。薬方よりむし

11この藥方(錄文五七六)の第一行には「都

邑師道興造石像記幷治疾方」との表題が

この一行をみぬ。いまの碑形にも、これみえる。しかし、研究所々藏の拓本には

ぐらるの一行は、あればみえるだらとお

もはれる餘地をのこしてゐるが、どうも

うるに勤めずんば、 た造像記のなかには「自ら珮を傾けて像を建つるに非ざるよりは、焉ぞかの遺光を熾んにすべけんや、 かれはこゝに藥方を刻し、萬人の所用に供せんとしたのである。 薬方の文字は都邑師道興の造像記に比較するといくらか大字肉太であるが、一筆と思はれるほどよく似てゐる。 以つてこの聾瞽を療することなけん」といふから、 かたがた都邑師道興の意圖はあきらかである もし薬樹を栽 ま

ある。 藥方を石窟内に刻した例は安陽縣南孫登石洞中にもあつたといふが、龍門藥方洞の例はもつとも古く、また著名で たゞ石に刻まれたといふ例はなほほかにも數例ある。

ことは、すでに王昶のくはしく辯じたところである。あるひはこの石刻をつくるにあたり、 らうかとおもはれる となつてゐる點から、 しかし、 から採錄したものかも知れない。もしさうだとすれば、たゞ都邑師道興の「治疾方」といふよりほかないわけである。 しかし、これがいかなる藥方かといふことについては、まつたく見當がつかない、たゞ、 もししひて旣存の書物にこれを求めれば、灸法その他をいれる點から、また各項の見出しが「療、、、方」 『隋書』經籍志の「雜療方」十三卷、『唐書』經籍志の徐叔和撰「雜療方」二十卷などの遺文ではなか 治疾の療法を適宜に諸書 孫思邈の「千金方」でない

面 形 ] さてかくのごとき造構をもつた北齊の外壁および入口に對して、石窟の内部はどうであらうか。 石窟

蓮座の上に立つてゐる。 大きくない洞窟である。第七十 入口は東にむいてゐて、 大事をおく。本尊のわきには二菩薩と二羅漢がそれぞれ獨立したに彫りこまれてゐる。深さ約一メェトル餘。本尊は別に高いにがりこまれてゐる。深さ約一メェトル餘。本尊は別に高いにがりこまれてゐる。深さ約一メェトル餘。本尊は別に高い。 大學での上に立つてゐる。 大學では正孝エトル二八、奧行三メェトルの方形で、



文字がありさうにみえぬ。おそらくこの一行は『金石萃編』の錯簡のやうに思はれる。さうすればこの「治疾方」の名もうたがはしいことになる。

通」といふ。時代不詳。

第一は褚澄雜藥方

(『褚氏遺書』序)

第三は齒藥方 陝西省華陰縣華山蓮華峰 等三は齒藥方 陝西省華陰縣華山蓮華峰 がに至るまで同じであるから、後 世龍門の拓をとつて、それから刻し、 世龍門の拓をとつて、それから刻し、 世龍門のかたはらにおいて、故意か知ら がにか、孫眞人の千金方に假託したも のだらうといふ。おそらく宋以後か。

(薬昌熾"語石』卷五) 第四は陳文忠公刻藥方 廣西省桂州驛舍 第五は范旻刻療病方書 廣西邕州諸廳舍 第五は范旻刻療病方書 廣西邕州諸廳舍 (曹學佺『大明一統名勝志』廣西卷八) 第六は宣和四年呂謂刻養氣方

ひ『金石萃編』卷三五

左右壁にはおのおの大龕一つづゝを鑿つた右壁にはおのおの大龕一つづゝを鑿つ

る。第七十この點も第十四洞、魏字洞と 伯仲して ゐいつてよい。 高さは約三メェトル八五で、いつてよい。高さは約三メェトル八五で、

第七十九圖 (Fig. 79) 藥方洞後壁本隸脇侍斷面圖

漢ともにまつたく北魏式の樣式をしめさず、唐式の圓滿さもしめさない。面相が四角張つてゐることや、肩のいかつ 速度がなく、丸味があつて、ゆるやかである。 おほうてゐるが、しかし、それは北魏式の垂直の襞でなく、にぶい弧線をかさねたものである。この本尊は脇侍、羅がある。右手を失ふが、左手は前にだして、掌を下にむけ第三指以下を折つてゐる。衣は通肩で裳は高い臺座に垂れ 意匠また北魏式でなく、一段と曲線的な火焰や唐草、 いことによつて、隋式とでもいひうるであらう。プロフィールをみてもその鼻、頤がまるく、腹がくぼんでゐないの 後 北魏式といへない。第七十 壁 正面の本尊坐佛は肥滿したからだに、大きくやゝ角張つたまるい面相をしてゐる。圖版 本尊光背は大きく、 彎曲をして天井にまで達し、兩羅漢をつゝんでゐる。第七十 小坐佛などを配して華麗であるが、 その刻線には北魏式の鋭い 頸は太く、 光背の 三道

この脇侍の作風は本尊より綿密にみえるが、角ばつた丸顔といかつた肩とは本尊に全く共通である。雨足をどつしり らかさのあることは見逃せない。 兩端の脇侍菩薩は高さ二メェトル四七ある。左右壁の表面をさらに深く彫りこみ、そこに高く彫りだされてゐる。 いろいろな點を參照にいれると本尊同樣隋式といふところが無難らしい。光背は實珠形で、周緣に火焰があり、 その裳の線がおもく垂れさがつてゐることは羅漢像に同じである。しかし、面相やからだつきに、どこかやは 胸や腹、 腰に種々の垂飾をたれ、うつくしく飾つてゐる。このやりかたは北齊隋唐

18『支那美術史彫塑篇』(三一一頁)は武平六年都邑師道與造釋迦像記をもつて、この窟の本尊にあててゐるが、もとより誤である。同じもかけ座でも、北魏のものは膝からすそまでひとつになり、垂直のひだが流れてゐる。北齊隋唐では膝と臺座との間に段ができ、ひだもおほむね水平との間に段ができ、ひだもおほむね水平にならぶ。

三洞の隋佛に似てゐる。(O. Sirén; ibid., 三洞の隋佛に似てゐる。(O. Sirén; ibid.,

11 身體莊嚴の豐富な點において齊隋どちられ身體莊嚴の豐富な點において齊隋とちらにもあてはまる形式(O. Sirén; ibid, にもあてはまる形式(O. Sirén; ibid, なおもはれる。しかし、賓陽南洞、賓陽 とおもはれる。しかし、賓陽南洞、賓陽 上記の はまる形式 (O. Sirén; ibid, でもあてはまる形式 (O. Sirén; ibid, でもあてはまる形式 (O. Sirén; ibid, でもあるが、その面貌のとおもいて齊隋とちられば、 (O. Sirén; ibid, では、) といっている。

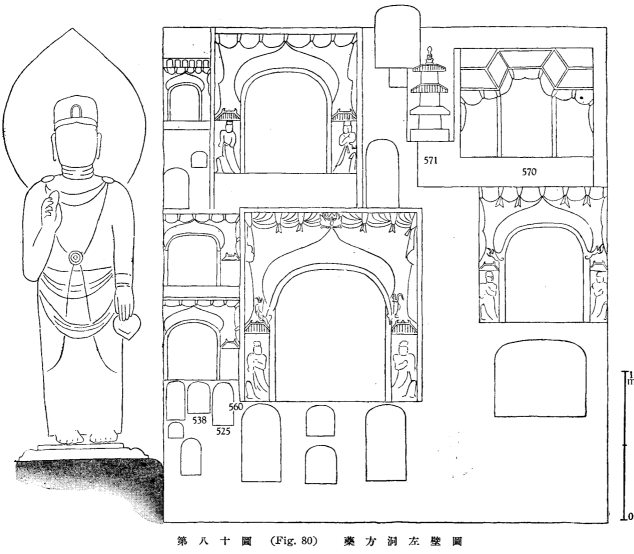
すれば本尊は阿彌陀像であらう。羅漢像の彫法はまた非常によく菩薩像に似てゐる。圖版 中央に蓮華があり、その中間の一帶には小さい方形と菱形とをいれてゐる。左の菩薩には實冠中に化佛がみえる。右 の菩薩が手に水瓶をもつてゐることと相參照して、觀晉と大勢至菩薩とをあらはすものと解せられる。もしさうだと 角ばつた顔、 角ばつた肩、

手を胸のあたりで合掌してゐる。色があるといへる。眼をほそくし、兩ヴロックのやうな直立像ははなはだ特

本尊臺座の前には左右に肥大な獅子は香爐があつた。場所 左の獅子と香爐はすでに破壊し去つたが、右の獅子と香爐はすでに破壊し去つたが、右の獅子だけはなほ完好である。 からだをもかけた い 爪をおこしてゐる。 魏字洞左壁大心、爪をおこしてゐる。 魏字洞左壁大

まつたく任意である。 「左 右 壁」 さきに述べたごとく、 「左 右 壁 」 さきに述べたごとく、

藥方洞 (第二十洞)



22 右の羅漢は阿難であらう。左の羅漢はいたのみならず、いかり肩にやゝやせた腕をのみならず、いかり肩にやゝやせた腕をのみならず、いかり肩にやゝやせた腕をあらはしてゐる。これもやはり過去七佛あらはしてゐる。これもやはり過去七佛ののならず、いかり肩にやゝやせた腕をつくられたのであらう。左の羅漢はい2006年。

25 左壁大龕の中心は九一センチである。大き壁大龕の中心は九一センチである。大きをと一メエトル一○、それに對して、右

NILLIAN SERVICE

d dimenda

第八十一圖 (Fig. 81)

藥方洞三層塔形(左壁上層)

つたく下の大龕に同じであるが、 ひちがひにや、大きな尖拱龕をつくり、また前壁にちかく楣拱龕と尖拱龕とを上下にならべてゐる。 俗卅八人等造龕記とその題名鈴文五七とがある。 めてゐる。一圖十 獅子を浮彫にしてゐる。獅子は腰をおとし前肢のひとつを空にもちあげ、可憐な姿をしてゐる。 その形式はまつたく普通みる北魏式のものであつて、 内部に五尊坐佛をおさめたところは相違してゐる。 この龕のかたはらには浮彫三重の塔があり、 彫りの非常にあさいことが注意される。 前方の楣拱龕は模糊としてゐる 割合に簡素な形式をと この大龕の上、 基壇には邑師僧道 奥の尖拱龕はま <

れはとりもなほさず、 時代と考へられる。 の諸佛龕よりあたらしく造建されたことを明證してゐる。そしてその切りとられた年代は、 だらぬものであるが、 くらか小さい佛龕が上下に三個ある。 前壁によつた下の尖拱龕も、 ふしぎなことにはこの三個の佛龕はすべて右翼をなす力士像の部分をうしなつてゐる。 常爪 後壁の龕形、 左壁中心の佛龕によく似てゐるが、 特に左脇侍菩薩を彫るときに切りとつたことを意味し、 したがつて、 そのつくられた年代も蓮華洞諸佛龕に併行して、 なほ左壁奥のはしに、 まつたく同様な、 諸尊の形式がしめす隋 後壁諸尊がこれら北魏末 北魏の末期をく しかしい ح

雅造菩薩像記27 なほこれら北魏龕の間には小さい唐代佛龕が不規則につくられてゐる。 五錄二五文 顯慶四年馬伏陁及妻劉婆造阿彌陀像記認 五錄三八文 がある。 そのうち紀年のあるものは貞觀廿三年楊君

側にはしぼつた幕をきざみ、 壁實壇の緣に接して施されてゐる。第八十 右 トル 壁 細長 一五を下線として、 い唐龕が四個彫られてゐる。 この壁の大龕をおさむべき區劃は縱一メェトル九二、 その下の空隙には維摩と文殊の對問像があつたらしい。 高さ一メエトル四〇の龕を刳りぬく。 この區劃は左右に三四センチの幅をとつて力士像をきざみ、のこりの中央一 拱額の上方には中央に獣面があるが、 横一メェトル八三のほど正方形に近く、 拱額はその端に獸形をもつ無地の尖拱で、 破損してはつきりしない。 その形式は全く左壁の北魏龕と これが後 獣面の兩 その中

沙畹圖版二三〇をみよ。

27一尊の菩薩立像龕である。漁・岡阪27一尊の菩薩立像龕である。龕は何の裝飾

種である。(第八十二圖)
記は拱梁の上に刻してあつて、つぎのに
2)いづれも觀音菩薩の立像籠である。造像

五六八、爲妻陳母□息□造像記五六七、永徽四年造觀音菩薩記五六六、王□妻陳氏造觀世音菩薩記

はめて寫實的な優秀作であつて、菩薩も首を缺いてゐるが、長い天衣をX字形にたれ、 致する。このふかい龕の本尊は坐佛で、 左右壁の寶壇上に菩薩と羅漢の立像がある。 すらりと直立した像である。 羅漢像は小さいながらに、

本尊はや、面長で頸もいくらか長いが、本尊はや、面長で頸もいくらか長いが、本尊はや、面長で頸もいくらか長いが、左の手にか、り、膝がしらなりをみせてゐる。場面 衣のひだは大きく、簡明な彫りである。と、のひすぎてく、簡明な彫りである。と、のひすぎていくらか形式化したきらひがある。光背は無地の實珠形で、龕の彎曲にそうて頂は無地の實珠形で、龕の彎曲にそうて頂は無地の實珠形で、龕の響曲にそうで頂は無地の實珠形で、龕の響曲にそうで頂は無地の實珠形で、龕の響曲にそうで頂は無地の實珠形で、龕の響曲にそうで頂は無地の實珠形で、龕の響曲にそうで頂は無地の資珠形で、龕の響曲にそうで頂は無地の

ら う。32) 佛の列龕があるのはほかに類例をみない した五尊形式で、やはり觀音菩薩像であ と思ふ。第八十 らしい屋形龕で、 でにほゞ今日にみるがごとき狀態であつ この藥方洞左右壁は北魏末において、す たことがわかる。 それらはまつたく北魏末期の形式をもち あり、右方にも二つの北魏龕がある。第八十 この龕の上には三つの小さい北魏龕が つまり軒にあたるところに小さい坐 上層三龕の中央は垂幕尖拱の三尊 尊像は菩薩立像を中心に よせ棟の屋形と垂幕の 上層三龕の右方はめづ

第八十二 闽 (Fig. 82) 藥力利有壁岡

右手を缺いてゐる。

31光背の下には左右におのおのひとつづゝ31光背の下には左右におのおのひとつづゝ

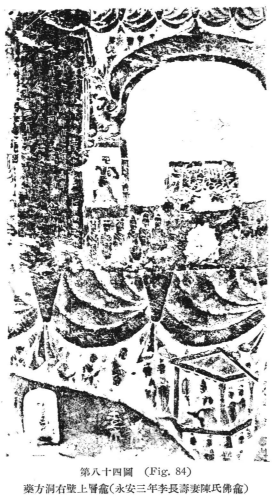
である。(第八十二圖) 五七四C)がある。しかし、貸像銘がな 五七四C)がある。しかし、貸像銘がな

八五

藥方洞 (第二十洞)

かく左右壁のうちがはがけづりとられ、

ひろがつてゐたのである。それがいつの世にか後壁諸尊の造建にあたつ と事情が一致する。 のところが缺けてゐる。第八十 を知ることができるのであるが、 そのそとに力士像、 坐佛龕で左右に力士像がある。左端はやはり垂幕尖拱の五尊坐佛龕で、 永安三年五二九の李長壽妻陳氏の造像記録文 つまり北魏末においては左右ともなほ奥へもう少し 下に供養者列像がある。第八十 このことは正しく左壁の右端佛龕の場合 ふしぎなことにはこれも左端の力士像 があつて、その造建年代 これにはその左方に



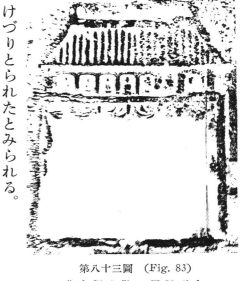
記録文がある。 はやっ大きく、 がひらかれてゐる。 右壁にもこれら北魏龕の間に、 そのひとつには□恵造彌陀像 そのらち大龕下方の四龕 小さい唐龕

て、

される。 方には北魏の年號をもつた造像記が二つ見出 前 縦に小龕がならんでゐる。 壁と天井] すなはち、この部分は床に接して、 入口兩側の薄暗い場所に 左壁にちかい

とが刻まれてゐる。 拱門側壁の薬方がつゞき、 その上に普泰二年清信士路僧妙造釋迦像記錄 文と、永熙三年清信女孫姫造釋迦像記錄 文

形式であるが、 樂天がある。 てゐる。 拱門上方には三尊菩薩立像の小龕を横に五つならべ、その上中央から天井にかけて、二佛並坐の塔形龕をあらはし そのつくられた年代もほど推定できよう。 これらも彫り方からかんがへて、 めづらしい圓屋根單層の塔形で、 その佛の豐滿な面相姿勢や、そのまる味をおびた彫法などが外壁の彫り方とすこぶる一致してゐるか この刹柱の頂は天井中央の蓮華に接し、 上に三つの相輪がみえ、 上述の塔形龕と同時の造營であることうたがひない 基壇中央に階段がある。まつたく類例のない その蓮華をとりまいて敷體の



藥方洞右壁上層屋形龕

計がおこなはれたためであらう。 いふのは、これを基準にし後壁擴張の設 壁大龕が左端いつばいにのこつてゐると 佛龕の一部が破損を被つてゐるのに、右

この下にまた別に婦人の供養 者 像 が あ 知れない。まつたく、おなじやうな龕 手に五尊坐佛寵がみえるのは、それかも 佛龕に對するものかあきらかでない。右 沙畹圖版二三一参照。この造像記はどの の龕である。また右手の供養者像に對稱 る。この左方に柳枝をもつた觀音菩薩の る。やゝ大きく、蓮枝をもち、坐つてる とに子供の立像がみえる。 のをもつてゐる。そのあひだと、そのあ 爐をもち、つぎの婦人も蓮枝のやうなも がほつてある。先頭の婦人は坐して柄香 が、その下にもある。この造像記の下に 立像が鮮明に彫つてある。もちろん唐代 は、方形のなかに浮彫で可憐な供養者像

35『支那佛教史蹟』第二册九六頁による。

して、なほ左手に合掌の供養者像がある

にかなりあるが、こまかくいへばみなち 柱になる。これに似た形式のものは雲岡 もちろんこれは立體的にすれば五本の刹 びたほり方のものはまつたくない がつてをり、殊にこのやうなまる味をお

壁の一部をきりおとし、賓陽北洞や賓陽南洞のやらにふかく龕をきりこんで、五體の本尊をきざんだのである。 このとき後壁本尊はどうなつてゐたか、そのことはわからない。しかし、その前の獅子や香爐はすでにでき上つてゐ たものであることは、 らには、やはりまがりなりにも何か本尊らしいものがあつたことであらう。だが、それが不充分なものであつたこと に至つて、本尊はどうであつたか。それもよくわからない。けれども外壁や天井にこれだけの造築がおこなはれたか たらしい。北齊の時代になつて道興の薬方がきざまれるやらになつて、外壁や天井の造築がおこなはれた。このとき 洞、魏字洞に比し、後壁寶壇のひくいことも、まさしく、あとからの改作を暗示してゐるやらに思ふ。 まづこの石窟の大體の規模が、北魏末永安三年五二九頃にはじまつて、北魏の最後五三五に至る數年間にできあがつ [石 窟 造 營] われわれはこゝに至つて、この複雜な洞窟について最後の結末をつけたいと思ふ つぎの隋頃に至つて、これを改築する必要を感じたことによつてわかると思ふ。とにかく、隋頃になつて、 前壁、左右壁の北魏龕からうたがふことはできぬ。 その點は趙客師洞、 唐字洞に同じである。 第十 左右

から則天時代に至つては減少してゐる。 これでほゞ今日にみる欒方洞ができ上つたわけであるが、小さい佛龕はなほ唐代にも洞の内外にわたつてつくられ いま薬方洞と稱せられる造像記には貞觀二十三年をはじめとして、永徽、 また洞外北面南壁の細長い七層塔形も注意される。 顯慶のもの二十數種あり、 龍朔、 麟德

# 古陽洞 〔第二十一洞〕

——圖版七五—七九——

伊水の河ぶちから、 間口の割合に丈のたかい石窟である。 らす暗い。天井までの高さほゞ十一メェトルあり、幅は入口のところで六メェトル弱。 龍門西山における主な石窟のらち、もつとも南のはしに位するものが、この古陽洞である。 や」高く、 やゝ奧まつて位置してゐる。入口には後世つくりたした塼築の前壁があつて、 天井は圓天井をなしてをり、 俗に老君洞ともいふ。 なかは

るばかり石ずりの音をひょかせてゐた。十メェトルにあまる天井にちかく、枝にとまつた鳥のやうなかつからで拓を が訪れたときも、 この千年の塵埃にまみれたらす暗い石窟は、今日龍門二十品と稱する拓本を製造する工場となつてゐる。 十人ほどの男たちが、 床から天井まで敷段にかけわたした簡單な丸太の上で、カンカンと耳を聾す われわれ

> このうち、五二七、五二九、五三〇、五 龍朔二年二種、 三一の四種は外壁右方にある。外壁はお 垂拱三年一種(五四〇) 調露二年一種 顯慶□年二種(五四一、五四五) 顯慶四年一種 (五三七、五三八) 顯慶二年二種 (五三五) 顯慶元年二種 (五四八、五三六) 永徽六年一種、永徽□年一種(五三四) 永徽三年二種 (五二九、五三〇) ほむね唐代の佛龕であるが、北魏の佛龕 景龍四年一種 (八九七) 永徽五年一種(五三二) **永徽四年四種(五三一、五三三、五六二、** 永徽二年三種 (五二七、五二八、五六九) 薬方洞唐代造像記はつぎのごとくである。 至 麟德元年一種(五三九)

1 龍門二十品のことはすでに序説註9におあるひは龍門續拓二百五十品といふものがある。それは洛陽縣知事曾炳章のえらがある。それは洛陽縣知事曾炳章のえらぶところであるといふ。いづれも魏齊の刻で、唐刻をふくまないのである。(顧刻で、唐刻をふくまないのである。(顧別)。 古陽洞の壁面には別に龍門十品をたらんだといふ刻(同治九年)や、拓してえらんだといふ記事(光緒庚寅)

古陽洞 (第二十一洞)

八七



第八十五圖 (Fig. 85) 古陽洞外壁

これが、今日の古陽洞の姿であつた。

にも、 5 彌勒の造像のみにとゞまらず、一本の唐草、一個の華繩にもおよんでゐる。おなじ天然が生んだ岩壁からなりたつて きず、どくわづかしか拓本をつくることができなかつた。この洞の傑出した美術製作はおびたゞしい數にのぼる釋迦、 分のすきもなく鏤刻された容器に似てゐる。 よんで、 が注意したことであらう。 ゐながら、それがいかに多くのかたさ、やはらかさ、つよさ、やさしさ、とゝのひを示すかはことばで到底いふこと できない。 しかし、 左右壁の床から、その天井の頂點に至るまで、北魏人の燃えさかつた信仰の火は藝術する腕につたはり、 そのかつて魂を傾倒せられた線と面との世界があらはされてゐるのである。本尊のある後壁から、 一寸の壁をも空虚に残すことなく、 この落茣たる佛洞のなかは、その全空間が輝きわたるほどの美術作品に溢れてゐることを、 われわれは、 それは塵にまみれ、 せまい觀察ながら、 われわれは、この美術の實庫から、ごくわづかしか寫眞をとることがで 壓倒的に全空間を造形世界につくりかへたのである。それはあたかも一 ゆるされるかぎりいろいろの點を述べてみようと思ふ。 打ちかられ、拓本の墨でよごれながら、 なほ一寸の壁面、 いくたりの人 その臺座 一分の凹凸 眼に

ないやうであるが、 ることは蓮華洞に同じである。 造山 奥行十三メエトル、 すこしらちに入つたところに、 しかし、 幅六メェトル七五、 蓮華洞のやうな拱額は外壁にみつからぬ。第八十 現在は土壁をもうけ、 やゝながい馬蹄形である。 上に格子入りの明窓をつくつてゐる。 入口が開放されたまゝのこされてゐ 外壁については何の加飾も

がはれる。本書五頁註⑵参照。他の旅行記をみればそのだいたいがうかわれにも充分感ぜられたが、崔盈科その龍門あたりの人氣のわるいことは、われ

があり、 獅子を彫りだす。つぎはさらに二メェトル九○のたかさがあり、一メェトル九○のふかさがある。左右に菩薩の立像 るが、それでも天井までは十一メェトルを越えてゐる。 左右壁はた、列龕がならび、 後壁には二段の丈たかい實壇がある。常八十 中央に本尊の坐佛がある。 天井はそのまゝ穹窿頂になつてゐる。第八十 本尊臺座はなほ一メェトル三〇の高さがあり、 手前のものは現高七五センチ、奥行一メェトル七○で、左右に一對の これに對し、幅はわづかに七メェトルにたりぬのであるから、 床はなほかなり土をかぶつてゐるのであ 幅は四メェトルである。

床はかなり埋没してゐるから、この高さ

るであらう。

をだせば、この洞はより高いものに感ず

兩壁はせまり、

天井はそゝりたつた感がふかい。

るのである。 坐つた膝と臺座との關係、ことに左端一帶のひだはよくもとの形を保存してゐる。それで表面の粉飾をはなれて考へ ると、ほどむかしのすがたが推測で 本尊は面相のみならず、體軀にもすべて俗惡な粉飾がくはへられ、しかもいまは道教にいふ老君の名で尊崇されてゐ 後 割合にしつかりした顔つき、ことに鼻、 壁 しかし、その全體を注意してみると、ほゞ北魏佛の形式をつたへてゐるといふことができる。 後壁には前述のやらに二段の寶壇があり、 口、耳のあたり、そして肩から肱にかけてほつそりした輪郭、 獅子像も高く、三尊像もみあげるほどの高さに拜せられる。 それから 細おもて

V, わかる。 彫りは細緻をきはめ、 では一條であるが、左右では三條に 部もまた坐佛の列像帶、それは上方 坐佛の列像帶、そのそと擧身光の內 あさい彫りの蓮瓣、つぎはこまかい 原形をつたへてゐるものと思ふ。 き、 およんでゐる、外區は細緻な火焰で 光背は擧身光で、龕底全部をおほ たかく窟頂にのびあがつてゐる かなり優秀な作であつたことが 前でかさねたいはゞ定印の手は 手はかなり修理されてゐる 中央の圓光は

5 このためにこの石窟は老君洞といはれて

ある。 。

できよう。
「ば、なほさら當初の姿を髣髴することができよう。

右の獅子はまつたく消滅してゐる。ては大破損があるらしく、これにつゞくては大破損があるらしく、これにつゞくては大破損があるらしく、これにつゞく

古陽洞 (第二十一洞)

八九

る。 要素が單純で細工がこまかい。 焰のさきがながく、 賓陽洞の光背にくらべると、 こまかく波動してゐ 装飾の

#### 脇侍菩薩

れてゐる。 うしろの壁に折れかへつてらすく表現さ 尊の方をむいて立つてゐる。圖版 ため、左脇侍の完好なのにおよばない。 形にまじはつてゐる。天衣の上端は鰭の その腹を中心にして瓔珞と天衣とがX字 ぢがある。 はながく、 面相をなし、 大きく、これをむすんだ紐のあまりは、 をいたゞいてゐるが、 つ目の實壇の上にある。 には圓い複瓣の蓮座があつて、 左脇侍菩薩は左壁の延長上にあつて、 やらに兩肩でひるがへり、こゝになだら 右脇侍は顔のまんなかが破損してゐる やゝ細おもてだが、 胸はやいらすく、腹がはり、 頸はのび、そこには一條のす 眼鼻たちに氣品がある。 兩側にある花形は 頭にはひくい冠 ゆたかな それは二 足もと

た手にそうて波形をして下へながれる。下裳はきちんとした襞をあらはし、 し、平面的な波文の裾をつくり、やはり鰭のやらにとがつた先端を左右へのばしてゐる。 かな肩とゆたかな上膊の肉つきとが、しづかに呼吸をしてゐる。天衣の下端はかるく左の腕にかゝり、すこしかゞめ な飛天帶、 たれた左の手には寶瓶がもたれてゐる。光背はやゝ長手の寶珠形である。中央にこまかい蓮華文、つぎに纖細 そとは火焰のふち、やりかたは本尊光背に同じく、それと調和して、 左右相稱的に下垂し、うつくしい。 後壁の彎曲した壁面いつぱいにひろ 腹にあげた右の手はいま破 しか



9 それは『龍門石窟』寫眞四八などにわづか

古 陽

(Fig. 87)

洞 斷 Thi

瓣で、雲岡石窟の蓮瓣をおもはすものが にみえてゐるが、かなりしつかりした蓮

第八十七圖

10 山本氏、岩田氏の寫眞にはなほ完全にみ 『龍門石窟』寫眞四八。 え、その手には未敷の蓮華をもつてゐる。

ぐあひが、はなはだ素樸にみえる。 てゐる。その頸と胴との直角的なつなぎ 丸い胴、それに大きな口と圏足とがつい  ∞ 『龍門石窟』寫眞四八。 『支那佛教史蹟』第

二册圖版八八。

がつてゐる。

七六やねはよせ棟、 の薄彫も細緻にして輕妙である。 **交脚菩薩像三組をおさめてゐる。** なものを軒下へつきだしたことと、 のあひだ、あるひは寶壇の側面におよんでゐる。左脇侍の上には屋形龕があるが、それは纖細なつくりで注意される。 後壁にももちろん多數の追刻された小佛龕がある。ほとんどみな北魏龕であつて、光背のあひだから、菩薩の天衣 軒下の斗栱と叉手はきやしやで、柱もほそい。めづらしいのは斗栱のまんなかから雲丹木のやら 佛像はほそづくりで、きやしやな屋形づくりに一致し、基壇の僧形、 垂幕の上に飛天を彫つたこととである。 うちの佛像もかはつてゐて、三尊形式の 俗形、 力 士 形<sub>12)</sub>

ほそづくりで、 くつた釋迦像であることがわかる。 これに對する右方のほゞ同じ位置にある屋形龕は入母屋づくりの三尊坐佛龕である。斗栱や柱はきやしや、 左方の屋形龕によく似てゐる。この基壇の中央には造像記があつて、正始四年 五OH 安定王元燮のつ 佛像も

脇侍衣端の鰭の間には正始三年五〇六孫大光の釋迦像龕錄 文があり、右脇侍の鰭の間には正始四年、永平元年七、五〇八 年に至る八年間西暦五〇四の紀年像がわかつてゐるから、この本尊三體は景明末年、 の像龕錄、文六〇mがあり、第八十本尊の左脇には永平四年の彌勒像記錄文六一三がある。つまり後壁には正始元年より永平四 初年といふことになるであらう。 とになり、したがつてまた、本奪のできたときをもつて、この石窟の完成とみるならば、 左方屋形龕の上には正始元年比丘道仙の像龕☲霽☲◯四があつて、それは後壁におけるもつとも古い佛龕である。 もしくは正始初年の造建といふこ この石窟の成立はほゞ正始

をおびてゐる。 洞内の腰をうかした獅子像とちがひ、 せ、 の獅子は丸彫で、ずんぐりと太く、頭も大きい。圖版(そのたくましい上顎と下顎とをかすかにひらき、小さい牙をみ にあつた。しかし、こゝではもかけ座のすそより、 か シィーヴな點において、はるかに古式 獅子のあるところは三尊の寶壇より一段ひくい。賓陽洞でも、魏字洞でも、樂方洞でも、みな本尊もかけ座のわき わづかに舌をたれてゐる。胸の髦は翼のやうに左右から上へとゝのへられてゐる。前脚をはり、 脚 から腰にかけた下半部はあらけづ がしかし、どうしたこと なほひくいところにある。 いま右の獅子をうしなつてゐるが、左 腰をする、 604

12この力士形は蓮華洞右壁下層第二艦のそ

があるが、いかなる刻字があるかつまび 基壇中央には造像記を刻する方形の部分

ことがみえる。亡孝は安定王休で、太傳 王、亡妣蔣妃等のために造像したといる の造像記に亡祖、親太妃、亡孝、太傳靜 この記(錄文六一九)には永平四年十月十 が、同じく卷一九にある。亡祖は景穆皇 となり、死して靖王の諡號を賜つたこと てこれらの官についたのであらう。双方 二層第二龕も安定王燮の造建であるが、 州刺史の名はみえぬ。なほ古陽洞左壁第 錄文五九九。大中太夫安定王元燮は『魏 を指すものである。 帝晃であり、親太妃は景穆帝の椒房孟氏 七)を去る五年目である。すこしおくれ 刺史の名がみえる。正始四年(西暦五〇 六日(西曆五一一)とあり、征虜將軍華州 州刺史に除せらるとあるが、こゝには華 書』卷一九にその傳がある。 世宗初、安定

圖示すれば 妣蔣氏

太武帝壽 —安定靖王休 椒房孟氏 —安定王燮—安定王超

なほ古陽洞中には安定王が女婿閻散騎の 皇后郁久閭氏 ─文成帝濬─獻文帝弘─孝文帝宏

冥福を祈つてつくつた觀音二體和がある 年(五一五)に薨じてゐるからそれ以前の ものであることがわかる。 (錄文七○○)。安定王燮とすれば延昌四

賓陽

の造像記である。なほくはしく現地でし とおもふ。 らべたならば、もつとたくさんあること もちろんこれはわれわれの知りえただけ

第八十八圖 (Fig. 88) 古陽洞後壁一部 龕 配 置 圖

(第二十一洞)

古陽洞

## 龍門石窟の研究

りの鑿あとがいちじるしく、完成されてゐないことをものがたつてゐる。

子像の背後、 があり、 この左獅子の背後、寶壇の壁面には正始五年 酉○暦 永平三、四年——五一○ 左壁の延長には永平三、四年──五一の像龕があり、獅子像の刻が正始中にあつたことが考へられる。 右壁の延長にあたる部分には延昌二年の像龕録文六二四がある。 延昌三年 西 一 四曆 神龜二年西一曆 等の像龕」 右獅

は上から下へと造龕が進行したものらしい。 永平二―四年――九一一延昌二、三年三、五一四熈平二年五 | 七の像龕が開鑿されてゐることを知るのであつて、 景といふことから、後壁の一部と解されてもしかるべきものである。これを上までみるとなほ正始二―五年 |||五〇元 總じてこの獅子像の背後にあたる左右壁延長の部分は、それだけで縱長の一區劃をなしてゐる。これは獅子像の背 この部分

それは床に接するところから、ドーム形の天井にまでおよんでをり、他の洞のごとく左右壁と天井との區別がない。[左 右 側 壁 ] 左右の側壁には、入口から左右脇侍光背の上に至るまで、ぎつしりと大小の龕形が開鑿されてゐる。 ここでは、 天井のドームはまつたく左右壁の延長である。

龕を不規則な配列法をもつて、ドームの頂點に至るまで、ほとんど隙間なしにきざんでゐる。 くつて、入口に近い個所を雑多な小龕でうめてゐる。しかるに、上層は千佛龕を主として、そのあひだに多くの小形 個づつの大龕をならべ、右壁の第二、第三層は左壁と同じく四個ヴェ大龕をならべるが、第一層は奥から二個だけつ を數個づゝならべてつくるから、きはめて建築的構成的な美觀を呈してゐる。左壁は第一、第二、第三各層ともに四 左右を通じて統一的な企をなしたことが知られる。つまり、第一、第二、第三各層は左壁右壁とも同式なる大形龕形 その各層については、左右壁ともこまかい點をのぞけば、大體同樣の作風を示すのであつて、あきらかにこの各層は 左右壁ともに床から敷へて、第一層、第二層、第三層、上層の四層を、 しかし、かゝる雜然たるなかにもある統一が存してゐる。すなはち、左右獅子の段から奧の部分を除いてみると、 第一、第二、第三層と、 それより上にある上層とは別々に考察するのが便利であらう。 あきらかに區別することができる。第九十六圖 したがつて構造上から

## [左壁(北壁)]

#### 第一層

並列してゐる四大龕は大體幅一メェトル五○內外であつて、それが一メェトル內外の間隔をおいてならんでゐる。

いこのあたりは小さいながらに手法が一致にこのあたりは小さいながれたやうであたる。獅子像の基部の未完成とともに、れるる。隅の方が不規則に切りとられた。とる。この洞の造窟經過をものがたるやうにみる。、

16紀銘佛龕の配置については一〇六、一〇

(3第十四洞、魏字洞のごとく天井と側壁が別の面になつてゐるのとは大いにちが別の面になつてゐるのとは大いにちが、それでもそれらのことく蓮華とか飛天などの天井特有の装節方式といふものがない。またその上賓腸洞のごとく天蓋で仕切られたのともちがふ。

参照され、ば、古陽洞壁面のだいたいは は、短時日のわれわれの調査旅行ではも は、短時日のわれわれの調査旅行ではも は、短時日のわれわれの調査旅行ではも によつて組み立てたもので、上層部や天 によつて組み立てたもので、上層部や天 によって組み立てたもので、上層部や天 によって組み立てたもので、上層部や天 によって組み立てたもので、上層部や天 かであるが、いまのところやむをえな い。これに別表第一の紀銘佛龕分布表を い。これに別表第一の紀銘佛龕分布表を

推察できようとおもふ。

19 和は下からかぞへて第一層、第二層といひ、奥からかぞへて第一種、第二層第二 本。たとへば第一層第一種、第二層第二 性 第一層、二三九一二四三は第二層、二三九一二四四十二四八は第三層、二五五十二五七は第 五四は右壁第一層、二五五十二五七は第 五四は右壁第一層、二五五十二五七は第 二層、二五八十二六二は第三層と系統的に 國版にしてゐるから、それぞれその國版を参照されたい。

(塚本博士撮)

(Fig. 89)

第九十圖 古陽洞左壁上層

比丘道匠造像六區記(六八一)

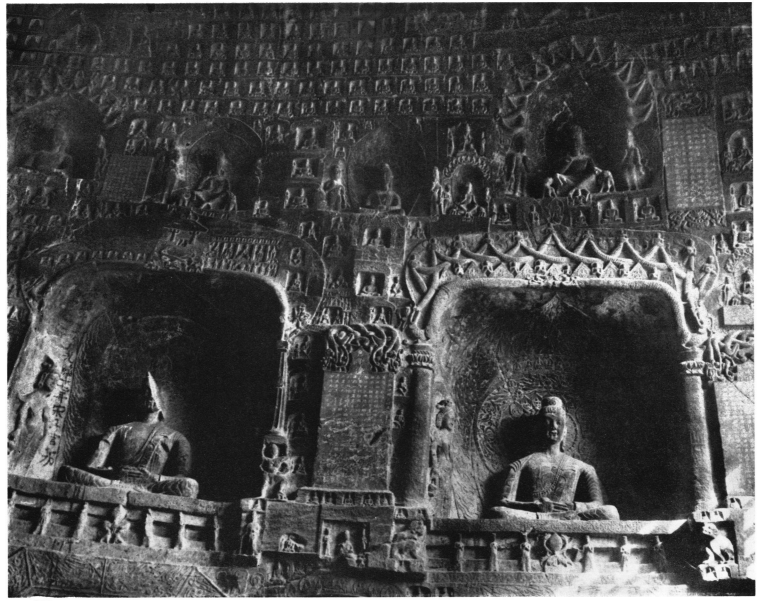
步舉鄭張元祖造像記(五七八)

遊激校尉司馬解伯達造彌勒像記(五八一)

(關野博士撮)

高樹等卅二人造像記(五八五)——

(Fig. 90)



(Fig. 91)



(塚本博士撮)

(塚本博士撮)

(Fig. 93)

第九十三圖

古陽洞交脚菩薩

龕(右壁第二層第三龕)

第四龕は近代の塼築壁によつて、 なにぶん、 洞窟の床に一尺以上の泥土が堆積してゐるので、 なかばおほはれてゐて詳細はわからない 龕の高さはあきらかでない。 入口に近い一 龕 すなはち

ある。20 三龕のそれに匹敵して、 倚像佛はあきらかに唐佛である。 垂下する華繩もみごとであるし、その下にみえるしぼつた慕もとゝのつてゐるし、 らないが、現在のところ坐佛はなく、 ば未完成で、 唐式の椅子に倚坐した唐式の佛像であり、 からかぞへて第三龕は、楣拱の上に尖拱がかさなつてゐる。 一大龕の龕形はすべて大きい楣拱よりなり、 二拓 一 40影 この龕形は、 楣の框が彫つてない。 輕妙をきはめてゐる。 もとより、 たゞし、 たゞ下方に獸口から垂下連接した華繩があるのみである。 代表的な北魏式の龕であるが、 龕壁には第三龕と同じく萬佛を刻してゐる。 こゝには龕壁に萬佛の像がない。圖 その龕壁にはこまかい萬佛がきちんと刻まれてゐる。 脇侍の羅漢と菩薩はやゝ小形で、 個拱の下には垂幕があり、 それにほどこされた装飾もきはめて細緻で、 佛像は唐式である。 華縄があるが、 八 上版 北魏式の像である。 第一龕はみごとな楣拱で獸口 楣拱框内の細緻な飛天像はまた第 すなはち、 同一 下は堆土のためにわか 形ではな 第二龕の楣拱はいは 奥から第三龕は しかし、 V 優れた作で ことに奥 本尊の から

ゐるらしい。 元年劉洛眞兄弟の彌勒像龕齊曆五二三正光四年比丘尼法陰の釋迦像龕鑄文六五二永熙二年陵江將軍政桃樹の無量壽像龕鈴文元五一 三三等であつて、 の四大龕の間には、 なほ、 この層の大龕がこの年代より古くつくられたことだけは確實となるが、 これらにまじつて西魏平東將軍蘇万成の造像龕がある。 大小さまざまの北魏式の小さい龕がぎつしりつまつてゐる。 そのうち紀年のあるものは延昌 どうも未完成におはつて

さず、この部分も小龕でぎつしりつまつてゐる。 第一層の上部にすぐ接して、 第二層四大龕の寶壇部分がくる。その高さ約五○センチ。 並列してゐる四大龕はだいたい第一層と同じく しかし、 帽一 實際は實壇をのこ メエト ル五〇

上下たがひに相照應してゐる。 とはまつたく同じ大きさ、同じ位置で、 内外であつて、高さは約二メェトル三○、 龕は相變らず塼築壁になかばかくれて メェトル内外の間隔をおいてならんで 第三龕より第一龕にいたるまで、 この層の四大龕と第三層の四大龕 奥より第

陽洞

(第二十一洞)



(左壁第二層第三龕) 第九十四圖 (Fig. 94) 古陽洞浮彫羅漢像

20 左壁第一層第三龕は、尖拱の下に楣拱が 色があるが、その楣拱の框のなかには獸 ら華繩をたれてゐる。尖拱額には平たく 面と蓮上化生とを交互において、こゝか 飛雲があり、また日月の象がある。 左右に細微輕妙な飛天があり、唐草形の 彫りだした佛と菩薩の書象がならび、せ くりこまれてゐることでも、はなはだ特 まい上縁には唐草文帶がある。拱額外は

22 龕壁萬佛の中心にはや、大きな坐佛龕が 21 左壁第一層第二龕の楣拱上は平坦で、唐 に未完成龕であつたかも知れないとおも の北魏龕の存在によつてわかる。要する ものであつたことは、そこにみえる若干 が、北魏のときからすでにかくのごとき 代の小龕開鑿によい壁面をあたへてゐる

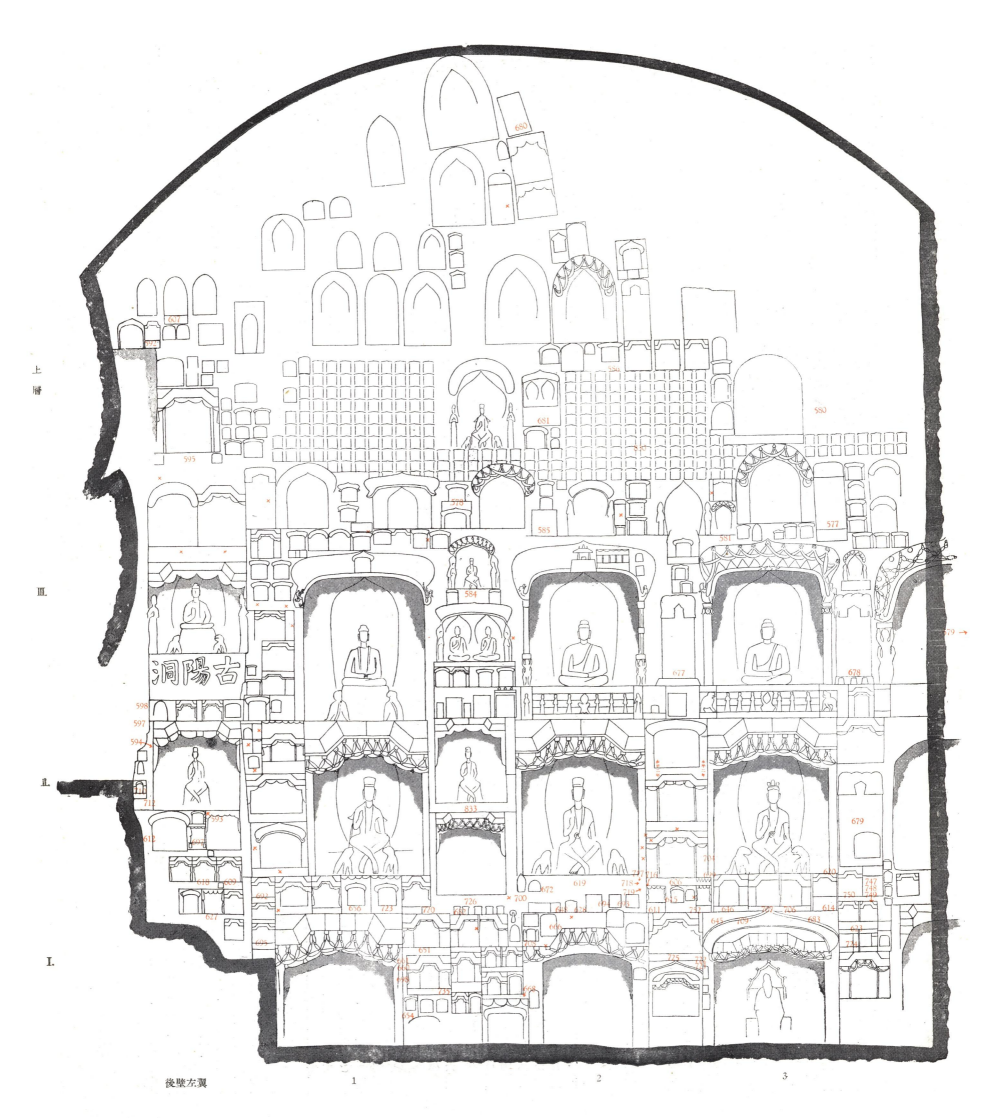
ある。それは縦横にそれぞれ小佛六體分 の面積を占めてゐる。

に無紀年だが、第一龕の右に羅臈月等士 記に彌勒像二軀といふ文がある。なほ別 錄文六二三延昌元年劉洛真兄弟龕は楣世 で、左右脚下にみごとな獅子像がある。 垂幕龕をならべ、ともに五尊の交脚菩薩 人造彌勒像龕(錄文六九五)があり、 やけ

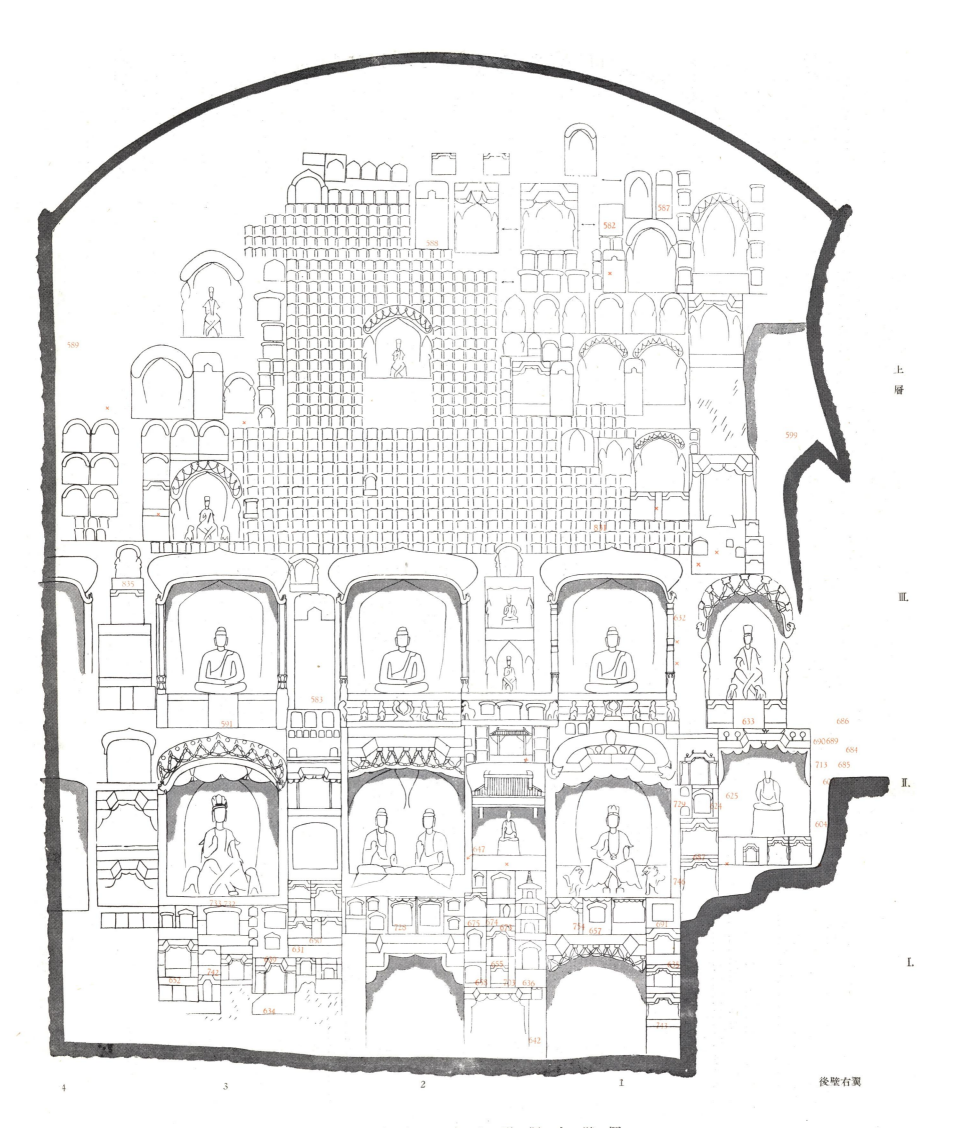
佛坐像、左右の柱の外に一佛、 錄文六五一楣拱垂幕の釋迦佛龕で擧手の 立像があるのはめづらしい

壽佛といふは魏字洞における北魏末の慣 北魏式の尖拱龕であつて、定印の坐佛で 例に合す。また別にこの上に無紀年文雅 錄文六五四。これは垂幕尖拱龕で、 造无量壽像龕(錄文六九八)あり、やはり は定印の坐佛二菩薩がある。これを旡量

のころのものであらう。 暦五四○)の日付があるから、これもそ 六五九)があり、大統六年四月廿八日(西 錄文六六○。これは擧手坐佛尖拱龕で、 將軍蘇万成夫妻等の造釋迦像龕記(錄文



第九十五圖 (Fig. 95) 古 陽 洞 左 壁 圖

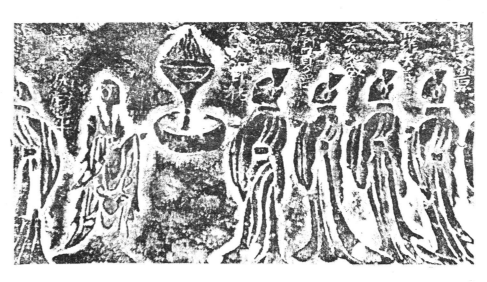


第九十六圖(Fig. 96) 古 陽 洞 右 壁 圖

27沙畹圖版二三九、二四二をみよ。

圖錄、 たが 同形 頭部を缺き、 0 た、 塚本博士の寫眞にはまだうちかゝれない頭部がみとめら | 楣拱龕をくりかへし、それに安置してある本尊もすべて二獅子をし 同形式の交脚菩薩像である。 醜 い補修の泥首がつけられてある。 これらの本尊はすべて、 しかし、 シャヴ 今日では アンヌの

環があり、 間はひろく、鼻翼や口唇は小づくりで、頸もほそく、 らてゐる。 はらかい棒狀をしめし、 肩口についき、 かでやはらかく、 鼻梁につながり、 0 とつて衣端がひれ狀にひろがり、 一飾りをつけたたけ高い冠をいたょく。 第三 胸板はらすくて、 一龕の交脚菩薩は下すぼまりの細面に、中央に花瓣形、 肉體的感觸のらすい兩足は棒のやらにのび、 胴はほそいが、交脚の姿勢のため膝をひろげ、 こゝでX字狀に交叉する天衣は、胸でやゝひらき、 それが細い兩腕へとながれる。手は筋肉の誇張のない、 ふくらみ、靜かに瞑想してゐる。 龍門特有のするどいと、のつた鼻をつくる。 平板であり、 右手をあげ、 そのはしに二匹の獅子が侍す。 童女の姿態を思はせる。 左手を膝の上において、 額はせまいが、 それからこまかい襞を 細い頸からきやしやな 眼が大きな凹みのな 眉の弧線は大きく つまさきでせば 腹部に大きな 左右には 眉と目との 兩肩をおほ 衣端をと 獅子は正 圓形 p



第九十七圖 (Fig. 97) 古陽洞□智祐等供養者列像(左壁第二層第一第二龕間下)

の流麗なる波狀唐草に注意されたい。

光背はみごとな火焰の舟形である。 首だけはうちがはにむかつてゐる。第九十 羅漢と菩薩を脇侍とする五尊形式であるが、 羅漢はあさい薄彫、 菩薩はたか

面像であるが、

肉彫である。 してゐる。 があふれてゐる。 またその下、 それに羅漢四圖 個拱は框のうちにうつくしい飛天像をいれ、その細緻輕妙のやりかたは、 垂幕の上に獸口から垂下した華繩をあらはすことも第一層第一龕に同じである の姿態はうつくしく、 自由である。 面貌に個性的な表現がしめされ、 よく第一層第一 手指に微細な神 龕に一

五西 日 の四大龕は永平四年西一暦ごろに開鑿されたものといふことになる。もしこの安定王燮を同じ供養者とする正始四 華州刺史安定王のつくつた石窟、 **龕と第二龕もほとんど第三龕に一致する。** 後壁右脇侍の上にあることに注意すれば、 靈像であることが銘記されてゐる。 たゞ第二龕の基壇には造像記があつて、 後壁の完成以後、 したがつて、 この壁第二層の造像が着手されるまでに この造像記に根據をおけば第二 それには永平四年十月十六

> 記の部分は破壞され、その斷石は蘆屋山鉄文六一九、圖版一三24。いまこの造像 口謙四郎氏の所藏に歸してゐる。

第三龕のそとがはには一個の 碑形 が て、役名ばかりがならべてある。(鎌文六 姓名をかくべきところは空白になつてる る。 文章はあるけれども、年號はない。

は明らかに年代のひらきが、あることをものがたつてゐるのである。

があり、 間にでき上つたといふ點は、 ·周圍には正始五年 西〇八 天平三年 西三木 の像龕があり、 なほ、 これら第二層四大龕の間には稠密に北魏の小龕が彫つてある。 第三龕下方には延昌四年五 おくれてゐないことは注意すべく、 ほゞあきらかであらう。 五 正光二年五二一の像龕がある。 この小龕の紀年を參考にすれば、 第二龕、 第三龕の間には永平二、三、 第二、第三龕間の小龕が、 いま、 この壁第二層がほど正始末より永平年 その紀年あるものを檢すると、 四年一番五〇八 かならずしも第二龕 の像龕३३३

佛像形式ならびに龕形が幾分趣を異にしてゐることがわかる。第四龕は依 「幅と高さとは第二層と大差ないと考へてよい。 第三層以上については、ますます、 われわれの短い調査期間が不充分であつたことを痛感するのであるが、 しかし一見して、この第三層の大龕は第二、第一層のものと、 四大龕 その

の下部、 ゐ る。 これらのかざりは深い浮彫からごく薄い浮彫までいろいろの 變化 があつ かさなり、 ぞれ華繩のはしを手にせしめる。 は第三層のすべての龕形に共通してゐる。 は小さい後刻とおぼしい佛龕が不均整に散在してゐる。 然として塼壁におほはれてゐる その他の部分にはどくらすい彫りでこまかい菩薩列像を彫る。 第二龕のものは拱額中央に、よせ棟の家形をきざみ、その下に絡龍をおき、 合掌した小天人を配してゐる。拱梁には中央に龍頭を相反置し、鱗を彫る は、 第二、第三龕は下部でひきしめられたせまい尖拱額をもつが、第九十 きはめてみごとである。第四龕の拱額はこれに似てゐるやらである。 おのおのちがつてをり、第三龕はもつとも統一ある美しさをしめして すなはち、 拱梁の上部には坐佛をおさめた三角形をならべ、その間に、 その最後は拱端にある龍口におさめられてゐる。その華繩裝飾 第三龕の拱額上緣には小さい天人を十一體並列し、 そこに弧線をゑがいたうつくしい華繩が しかし、この拱額内部のかざり なほ壁面に また それ

一龕は拱額中心に二佛並坐の小龕をほどこし、左右にごくらすい浮彫

古陽洞

(第二十一洞)



31 第九十七圖の拓影は第一龕と第二龕との 今日破壞してゐて、みるをえない。、錄文 姿態はすこぶる輕妙である。<br />
この個所は こんなものである。 七二六)。第二層の供養者薄彫はおほむね をならべてゐる。なゝめうしろをむけた 心にし、右方に僧形を一體その他は俗形 はこの種列像に典型的である。香爐を中 れ題名がある。もすその長くひいた表現 中間の下層龕基壇部にある供養者列像の 部である。その像のかたはらにそれぞ

史の二刻(錄文七二三)は傍の唐代小佛龕 これには造像記がない。常選人と忠州刺 をあらはす獅子像は興味がふかい。 となりにあるやはり東魏の佛龕であるが みとめられない。第九十九圖はすぐその その基壇の獅子香爐にその時代の特色が つくつた觀音龕(錄文六五六)であるが、第九十八圖は天平三年比丘尼曇會阿容の に對するものである。この東魏龕の動き い。北魏龕ではあまりこのやうな装飾は よくあらはれてゐる。比丘像もおもしろ

33 拓影二一4142の二楣拱龕はこゝにある。 むかつて右は上にあり、刻文をうしなふ (錄文六○六)をもつ。 も、左は下にあり、永平二年の造像記

34これらの小龕が、この龕像の造建者の意 今日わからないが、おそらく當初からつ 圖するものであつたかどうかについては 供養者列像がある。 らしい。下には香爐と獅子を中心にした のある佛立像を配し、その組合せがめづ 脚菩薩像をおさめ、左方に佛立像、獅子 に分ち、中央に坐佛、右方に定光佛、交 幕の下に小佛龕をならべ、その下を五區 **龕と交脚菩薩龕、坐佛龕がある。前者は** 七佛列龕があり、左方に五尊坐佛の帷幕 くられたものとおもはれる。右方下緣に

35これはめづらしいことである。維摩、

殊を拱額のそとに彫ることは多いが、拱

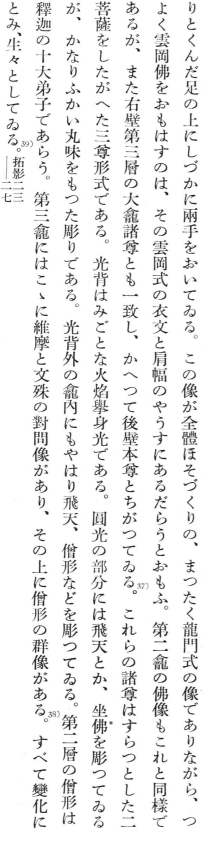
額のうちに彫ることはほかに例がない。

を密畫風に刻してゐる。それは菩薩列像と維摩、 文殊の像らしい。

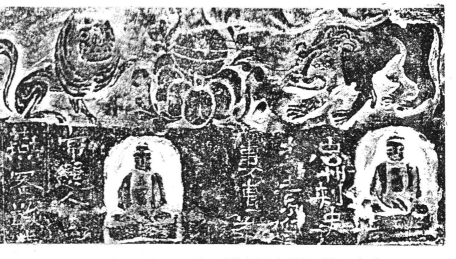
柱頭に肉の厚い蓮華をつくり、 縦にはしる波狀忍冬文である。 龕には龕柱なく、 ングのある八角柱があり、またその下にそれをさゝげる童子がある。 第三龕の左右にはまるい柱が立ち、 第四龕は拱端の獸の下に大きな方板があり、 拱端の龍をうけてゐる。 なかほどに彫りのらすい蓮華かざりがあり、 それにはこまかい彫りがある。 第二龕はフリューテ それを童子が 圖様は 第一

子像をつくる。第九十 像をつくる。 文を配し、 第二龕、第三龕には五成の基壇がある。基壇の上と下段にはこまかい唐草 中三段には中央に博山香爐、 左右の柱下は前へつくりだし、第二龕は菩薩立像、 左右におのおの三人の合掌供養者立 第三龕は獅

やゝなで肩であるが、 ほそい顔には明確な、 つてゐる。第三龕の佛は偏袒右肩、 さて四大龕の本尊であるが、これは第二層の交脚菩薩像とはまつたくちが 身體に密著せず、やゝ左右にひらき、脇下にふかい影ができる。 肩幅はひろく、 するどい目鼻たちをつくつてゐる。 結跏趺坐してゐる。 胸を大きくはつてゐる。 頭髪には渦文を彫り、 頸はほそく、 兩腕はほそい ゆつた 肩は



肩の坐佛である。 一龕の佛像が、 顔はかなり面ながで、後者のごとく、額と眉とがせまつてゐない。頸ながく、襟の高い衣をきてゐ 第二、 第三龕のそれとちがつてゐることはすでにいつたとほりである。 頭髪に彫りなく、 衣は通



(Fig. 99) 古陽洞東魏佛鑫基壇(左壁第

第九十九圖

37第四龕本尊はその龕形より察してほゞ同

樣の形式とおもふ。

38これは第三層第一龕が拱額中に維摩文殊

の對間像を彫つたとともに異例である。

36 第四龕も童子形の下につくりだしの獅子

これはまだ拱額のそとに彫るといふ定式

のできぬ早い一例とおもふ。

を彫つてゐる。佛龕中央にはいまわから

ぬがやはり五成の基壇があるらし い。

てゐなかつたからとおもふ。 まだ拱額外に彫るといふ方式がさだまつ

39 雲岡石窟などにくらべると龕の割に佛像 頭の蓮華は小さく、あまり目だゝぬ。か 自由なやりかたともあはせて考へるべき うした自由なやりかたは後壁本尊光背の あがり、その中心は頭からはなれ、こゝ に七佛列像を配してゐる。第二龕はその 形をつくらねばならぬことになり、こゝ ふかいのである。それに光背は割に大き が小さいことがわかる。龕がこんもりと に別に三尊の化佛を彫つてゐる。ともに **室所をあまさなかつたために圓光が上に** つてきたから、火焰部の間にせまい新月 い。第三龕は圓光をすぐ頭のまわりにも

40こ、にはまだ迦葉、阿難の意圖はなく、 の十大弟子像であらうとおもはれる。 ものをその最初のすがたとして、五尊形 かし、形からいへばあきらかに五尊像の 明確な五尊像の意識もないであらう。し 式はしだいに明確な姿をとつてあらはれ 形式をとつてゐる。おそらく、かういふ 二龕の十大弟子像であり、雲岡第十八洞 てくるものとおもふ。したがつて、もう 一つ前の段階をなすものは、となりの第

である。景明元年正月、豫州刺史裴叔業 楊大眼の傳は『魏書』卷七三にある。武 ともに先づ入り、功があつたので、安我 都氐難當の孫といふから、氐羗族の出身 が壽春をもつて内附したとき、奚康生と

であらはされてゐる。光背は細ながく、細緻な火焰光で、內部の圓光は馬蹄形をなし、列佛の一圈のうちには新月形 る。 の化佛區と蓮華とがある。光背のそとにはあさい面彫りで輕妙な飛天と實珠とがある。5月145 損された本尊の姿を推察するとともに、この本尊の設計經營のできたときを、この石窟竣功の時機と考へるべきであ 尊に似てゐるので注意される。 樣である。このやらな肉體のきやしやな姿にかゝはらず、 曲線をつくつてゐる。 的な誇張の形式はまつたく克服せられてゐる。この佛像にたゞよふ氣品は、 V いちづにあらはさらとした精神の高邁さにある。またこの佛坐像は、 胸のはりも少く、 兩肩の衣は垂直のひだをつくり、それが脚から臺座にかけてたれさがり、 脇侍も本尊に似てほつそりした像である。そのうちがはに實珠を手にした僧形がそれぞれ一體づゝ線刻 もかけ座の兩端には第二層諸龕と同樣な獅子像がある。 肩に肉つきがない。さらに、第二、第三龕とちがつて兩腕が脇からいちじるしくは離れてゐな 座の高いこと、左右の獅子像など、まつたくよく似てゐる。 表現ははなはだ自然であつて、 その全體の形式比例がもつともよく後壁本 肉體の露はな表現を最初からすて、 兩手は脚の上でくんで、他の諸佛と同 左右にひろがり、 第二、 いまこの像によつて、 第三龕のやうな異邦 そのすそはみごとな むし

るものとしなければなるまい。 たゞし、 年比丘慧成造石窟石像記報約115 である。楊大眼碑を景明初年の造建とすれば、この第三層諸龕は太和景明の交にな たものとするを妥當としよう。「圖九十 す碑額がある。 ⟩碑額がある。第二は楊大眼爲孝文帝造石像記 嵌影一14 第三は魏靈藏薜法紹等造釋迦像記錄 ☆☆セス第四は太和廿二第二、第三、第四の龕はそれぞれ左わきに一個の碑形をもつてゐる。螭首方趺のりつぱな碑形で、ほゞ五角形をな 第一龕はその形制を異にするのであるから、すぐあとより追加してつくられ

造像記を刻してゐる。 する。華繩は天人がさゝげ、交脚の膝の左右には獅子像がひかへ、交脚の足は侏儒がさゝへ、 前述した破洞外路傍の交脚菩薩龕に似てをり、またこれから上層の諸龕とも共通し、龍門における最古の形式を代表 あらら。 ち紀年のあきらかなものは第三龕碑の上にある太和年解伯達の彌勒龕 録文 と景明三年比丘惠感の彌勒龕 錄文 この層には佛龕の間に碑形があるので小佛龕の追刻は少いが、それでもいたるところに小さい佛龕がある。 それはともに三尊の交脚菩薩龕で、特に龕形をなさず、擧身光とその上に華繩の圓拱があるのみ。 尊像の形式も第三層大龕に似て、 雲岡のおもかげを多分に藏してゐる。 方趺があつて、 その點は こがに そのら とで

#### 最上層

まの佛龕形がある。片岡 第三層より上は、 前に述べたごとく、 しかし、そのうちでも、 天井のドームの頂上まで漸次カーヴしてをり、 やゝひろい面積を占めてゐるのは千佛であつて、これをさかひとし その曲面に雑然と大小さまざ

古陽洞 (第二十一洞)

「輔國將軍、游擊將軍を加へられる。碑の時である。『魏書』の安成縣は碑の安この時である。『魏書』の安成縣は碑の安この時である。『魏書』の安成縣は碑の安この時である。『魏書』の安成縣は碑の安この時である。『魏書』をつくつたといっ。これはもとより、「先皇の明蹤を覽、盛聖の麗迹を觀て」な。これはもとより、「先皇の明蹤を覽、盛聖の麗迹を觀て」が、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、すでに古陽洞の本尊などが、このとき、対撃が軍を加入した。

述べられてゐない。

述べられてゐない。ことが、すこしもは孝文帝の奉爲といふことが、すこしもな。比較的徵官の人が共力してこの一龕

42この和は陸渾縣功曹魏靈藏と河東の人薜

43 これは世に始平公造像記といはれてゐる 氏は景穆帝の子、汝陰王天賜の第五子元 史彫塑篇』一九六頁)が、なほ確定しがた 二年九月十四日の日付があり、龍門では 勸進によるものとみてさしつかへないで 古陽洞第一次造營はおそらく比丘慧成の から考へて、古陽洞造營をいつたもので にのべてゐる。これはこの靇のあり場所 おいて、國のために石窟をつくらうと別 修なるべしとの考證をされた(『支那美術 の造像である。始平公については、大村 らこの第三層第四龍は亡父始平公のため ために石像をづくるといつてゐる。だか 大夫洛州刺史始平公の薨後、その供養の 養者は比丘慧成で、その父、使侍節光祿 い。しかし、比丘慧成はこの文の前半に もつとも古い造像記のひとつである。供 もので、めづらしい陽字である。太和廿

八○、九八三、九八四) (鉄文九例も同じく古陽洞内に四五ある。(鉄文九例も同じく古陽洞内に四五ある。(鉄文九の伊闕の警備隊に屬する人のものとしての伊闕の警備隊に屬する人のものとしての伊闕の警備隊に属する人のものとして

九九

00

て、上の部分と下の部分とにわかれる。

獅子像がある。この部分には數個の造像銘がみられるが、いまその判明してゐるものは左のごとくである。 あさい。佛像は交脚菩薩像と釋迦坐像で、すべて三尊形式である。交脚菩薩像は、すべて、その左右に正面にむかふ はち、前述解伯達の彌勒龕のごとき圓拱龕あり、また尖拱龕あり、また光背だけからなる佛龕もある。そしてどれも その中間にまたより小さい佛龕をはめてゐる。この六個の龕は大小まちまちで、形もいろいろとかはつてゐる。すな 下の部分は、 第三層のすぐ上に接する一區であつて、四大龕の二分の一にたらぬ大きさの龕を六個ばかりならべ、

太和十九年北魏長樂王丘穆陵亮夫人造彌勒像記 錄 文

景明三年北魏高樹解佰都等卅二人造石像記 錄 文

大和廿年北魏步舉郎張元祖妻一弗造像記 錄 文

ろにあつたわけである。第九十 られてからは古陽洞上層の諸佛龕はほとんどこの制を採用し、破洞外路傍の一龕もこの形式である。しかし、古陽洞 面を中心にした二侏儒像があつて、この碑をらけてゐる。薬方洞外壁がさゝへるところの碑の形制が案外ちかいとこ 惠感彌勒像に一致し、やゝ大規模で、要するにそれらの原型をなすものである。ひとたび、こゝにこの龕制がはじめ これらの造像記によつて、この層が古陽洞におけるもつとも古い佛龕をふくんでゐることがわかる。常九 丘穆陵亮夫人尉遲氏の龕は古陽洞におけるもつとも古い造像で、ひいては龍門でいちばん古い造像といふことにな 北魏の國都が平城から洛陽にらつゝた太和十八年 西 曆 の翌年にあたつてゐる。 またその他の場所ではこの龕制は使用されなかつた。この龕の左わきには碑形がある。上は螭首だが、下に獸 **龕制は前記解伯達彌勒像、** 比丘

さいもので、丘穆稜亮夫人龕に同じである。記銘は左わきの方形板の上にある。妻一弗の像龕は、この高樹等の龕に はさまれた小さい尖拱龕で、手をくんだ三尊坐佛像である。゚−圖↑ 高樹解佰都等卅二人の石像龕は本尊が三尊の坐佛で、第三層第二、第三龕の本尊に似てゐる。龕制は華繩圓拱のあ

興、宋繼伯、 右それぞれほゞ十體、十段ぐらゐあるが、かならずしも左右が均整でない。龕傍にはそれぞれ張雙仁、 の尖拱龕があり、 千佛のあるのは、ほゞ第一龕と第二龕の上で、中間にやゝ大きな三尊交脚菩薩龕がある。千佛の小さい尖拱龕は左 左右に獅子を配した彌勒龕で、 楊消運、 その方趺に比丘道匠造像六區記 錄 文 がある。この六區とは彌勒大龕をもふくんだこの一區劃の 楊方秀、 黄安興、范天明など供養者の姓名を刻してゐる。與 文 なほそのまはりに大小の佛龕をおいて一區劃をなしてゐる。 この中央の大龕はやはり唐草 そのうち二佛並 王僧會、 畢法

60 この路傍の充とこれといづれが古いかにしひていへば路傍龕の方がより雲岡式でしひていへば路傍龕の方がより雲岡式であるといへよう。それは雲岡大窟経営のどとし。丘穆亮夫人の龕は光背の上にのごとし。丘穆亮夫人の龕は光背の上にのごとし。丘穆亮夫人の龕は光背の上にのごとし。丘穆亮夫人の龕は光背の上にのごとし。丘穆亮夫人の龕は光背の上にある神祇の圓拱をつくつて、また別に一龕制をはじめてゐるのである。この奇妙な華紀の圓拱は、雲岡佛龕にある龕外尖拱額にある華郷などの制から由來したもの上にある華郷などの制から由來したものであらう。

47この解佰都とはさきの解伯達をの人であらうか。伯と佰、達と都の字のちがひは通うか。伯と佰、達と都の字のちがひは通じうるのではないかとおもふ。この充にはなほ列名中に解佰勳といふのがある。兄弟であらう。もし、解佰都が解伯達と兄弟であらう。もし、解佰都が解伯達と兄弟であらう。もし、解佰都が解伯達との人であら

「優ながらみさだめることはできぬ。 場これより奥の二充は、ひしろその下にあるらの機子がかはり、むしろその下にあるらのは立の時期を暗示するものであらう。なほこの部分には少かるものであらう。なほこの部分にはやないがらみさだめることはできぬ。

の形式である。まだ華郷圓拱龕に至らぬ ものである。これはもはや光背のおほひ ものである。これはもはや光背のおほひ ものが式である。まだ華郷圓拱龕に至らぬ さきの葡萄唐草文のやうな波状の唐草が

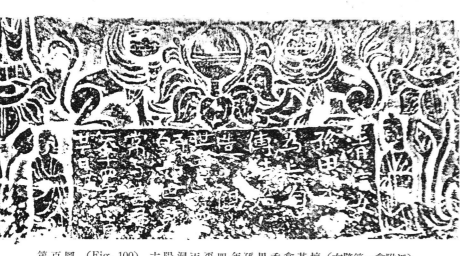
あつて、 ある。 る。 圓拱のあさい龕で、 諸龕をさすらしい。 弁圖 太和二十二年北海王元詳の造像録 文 千佛より上の部分、つまり天井のドームをなす部分には、 そのうちドーム左半で記銘のあるものは北魏北海王妃高氏造像龕 劵 ☆ である。翆 あら彫りの像をのこしてゐるが、 左右に菩薩を配し、 かならず獅子をはべらした交脚菩薩龕である。 また、諸佛龕の間にのこされた空白にも、 またそのカーヴにそうて不規則に佛龕がある。 もこの段のそとの方、 丘穆陵亮夫人の彌勒龕の上にある。 あらい鑿あとを歴々とのこして しかもその大部分は未完成で いづれも

#### 右 壁 南 壁

#### 層

**龕**があり、 ある。 る。 がある。 第二龕の方が一歩進んだ形式である。こゝに北魏式の坐佛が彫られてゐること びその附近には熙平二年 は碑形がつくられたらしいが、文字はなく後世の小佛が彫つてある。沙蜿圖版二五 千佛をうめたものになると、楣拱の印象は稀薄になつてゐる。 は破損してゐる。衣の裳は臺座の前に垂下してゐるが、よほどまる味をおびて に力士像がある。本尊の形式はほど一致し、 また一部はあら壁のまゝにのこされてゐる。二大龕は左壁第一層に照應してひ としく楣拱額をもつが、第二龕は垂帳を附し、第一龕はそのかはりに華繩がある。 ば 第一龕は五尊坐佛、 この層には大きな龕は二つしかない。 その他はまつたく不規則な小龕である。 北壁第一層と異るが、 第一 通肩の衣文が、垂直からや、水平にうつりかはつてゐることをみると、 龕周圍に神龜二、三年——五二〇の龕と東魏天平二、 第二龕周圍には天平四年の龕があり、 第二龕は十一尊坐佛で、 五西七曆 **拱額はかへつて劣つてをり、** から神龜、 奥に第一、 正光、 いまそのうち紀年のあるものをひろ ともに北魏式のものである。 光背はともにみごとであり、 第三龕にあたるところ、 孝昌元年 一五二三に至る諸龕 第二の大龕があるのみで、 殊に第二龕のごとく、 四年 西暦五三七の 第二龕右わきに およ 别 前方には小さい佛龕が不規則に刻まれ、

これによつて右壁第一層小龕が熙平、 古陽洞(第二十一洞) 神龜、 正光、 孝昌初および東魏天平年



龕附近)

第百圖は、天平四年孫思香造觀音像記 心にした獅子にその時代の特色がよくあ (錄文六五七)の基壇であるが、香爐を中

50 すなはち、交脚菩薩龕、二佛並坐龕、倚 (研究所資料岩田龍門一三九) 像龕、坐佛龕をさすものとおもはれる。

51この充についてはつきりした記憶はない

が、いろいろな事情から綜合して、華繩

**圓拱の交脚菩薩龕であらうとおもふ。** 

- 52 これも三尊彌勒像である。北海王はのち にとくやうに北海王元詳である。『龍門
- 菩薩らしいものが八體。それに二摩聞一いこの十一尊像といふのはめづらしいが。
- 31これらの點からいへば、かならずしも北 魏のおはりにつくられたかどうか疑問で (沙畹圖版二五三) る。これは東魏北齊時代にさかんにおこ この龍門では非常に例の少いものであ なはれ、隋代にまでおよんだものである。 い形式をとつてゐる。七尊寵にしても、 に左右に半跏思惟像があつて、めづらし 名のある坐佛龕は七尊坐佛の上に、さら 佛であるらしい。第一龕上の鄭司旦等題
- たのではなからうか。(沙畹圖版二五一) ある。あるひは東西魏のころにつくられ
- 55この千佛は小さくてよくわからぬが、定 これよりおくれた唐代のものであらう。 るるので、いままでの<br />
  楣拱帷幕龕とはか 中間に二段あり、さらに菱形部にも三段 碑形の上方には樹下思惟太子像がある。 がみえる。また碑形に點在する小佛龕は 隅にもまた維摩文殊の對間像らしいもの の對問像があつたらしいが、その額外上 なり形式がちがふ。兩翼部には文殊維塵 配し、その下にわづかに帷幕をつくつて あり、さらに兩翼部の下に三段の列龕を は二段にならび、またその下、菱形部の 版二五一)そして楣拱額の中央梯形區に のであることはあきらかである。(沙畹圖 印坐佛でみな尖拱龕をもち、北魏式のも

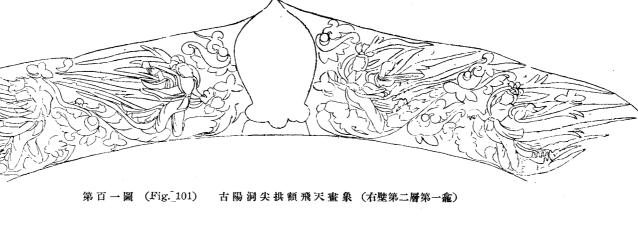
五西

間

その位置をゆづつたやらにみえる。 第一層に四大龕をきづくといふ意圖は破棄されてゐる。 ればならぬ。 また右壁前方をも未製作にのこしたまゝ、中止される運命にたち至つたものとみなけ を通じてやゝ組織的な造營は少くとも熈平二年 西 | 垤 以前に、左壁諸尊を未完成に、 よりはいくらかおくれてをり、 一 八曆 だつくられたことを知つたわけであるが、第一、第二の大龕はまたこの神龜以前 につくられたもので、 そしてこのころから、 左壁第一層の延昌頃 西 | 焉 につくられたと推定されるの しかも注意すべきことは神龜元年 西 やらやくさかんになつてくる蓮華洞佛龕の造營に したがつておもふに、 一 八曆 にはすでに、 左右壁

その上にみる。 のがあつて、 こんで葱臺と花瓣のかざりがある。 彫りがある。 に華繩なく、 であつて、 かざりがあり、そのはしからは流蘇が垂下してゐる。 拱梁の下ばにはまた別にしばつた帷幕を附加するが、それにはこまかい獸面や飛天の それぞれ一莖の蓮枝がある。 形の龕で、龕拱額の上緣には九體の天人がならんで華繩のはしをもち、 べて左壁の場合とひとしい。 第一層の上にある小龕についで、第二層があり、 別に一匹の飛龍をみる。そしてその飛龍の口から蓮枝がでゝ、 その點は北壁第一層第三龕と同一である。圖版七八下 注意される。第三一、 第二龕は楣拱龕で、 天蓋の垂飾のどときものと、帷幕とがあり、 拱梁は彎曲して兩端に龍頭があり、 第四龕は外壁に被はれてよくわからぬが、 その下に華繩と帷幕がさがり、 尖拱額の兩端ももはや獸形をなさず、 なほ尖拱額、 拱框内の畫象もきはめて繪畫的なも 四大龕が鑿られてゐることは、 第一龕は尖拱と楣拱の複合形式 また楣拱龕の上も少し彫り しかしこれは楣拱の下 全面に鱗形を彫る。 その上に天蓋やらの 化生の童子形を 構造とは關係 天人の間には 第三龕は尖拱 す

脚菩薩に相應ずるものである。 つんでゐる。兩わきに獅子を侍べらしたこと、脇侍をあまり顯著にしめさないことも このうち、 第三龕と第一龕とは同形式の交脚菩薩であつて、 ほそい、きやしやな體軀をするどい並行線の衣文につ 北壁における同層の交



59本書一一二頁註(4)參照

58 流蘇はすでに雲岡第十四洞西壁佛龕(沙

**뾋圖版五三三)にこれをみるが、一般に** 

が兩魏、齊周時代にさかんになることを にあるのはむしろ異例に屬するが、これ 少く、龍門ではほとんどみない。こゝ

い。なほ『響堂山石窟』六三頁註山参照 おもへば、その先驅とみられぬことはな

60 この飛天とか騎獸の天人は、高句麗の壁 畫などゝくらべらるべきものであらう。 和十五年刊、一三二頁) ゐる。(水野「開元二年四面十二龍につ いて」東方學報、京都第十一册第一分昭 二年四面十二靇像では頂生佛とよばれて 飛天にはさまれた坐佛のごときは、開皇 七九一八二、八四一八六)尖拱額中央の (池內、梅原兩博士『通溝』四神塚圖版

57この下層四大靇の開鑿を中止 したこと

右壁の二大龕も、組織的造營中絶ののち 化せることなどより、いま現在みられる 年拱額の拙劣と異例、また佛像のやゝ戀 参照。なほすゝんでいへば、その熙平二 なる。沙畹圖版二四九。本書第九十六圖 □龕の存することによつて、あきらかで **鑿られたであらうその個所に神龜元年杜** この大和開鑿が繼續したならば、大和が が、すでに神龜以前にあることは、もし 遷龕、神龜二年橘善常龕、孝昌元年尼僧

につくられたのではなからうかとさへお

て ゐ る。<sup>62)</sup> 端からは衣末を垂下せしめてゐる。 異り、二佛の並坐像をおさめてゐる。 下にその脚をさゝへた怪獸形の侏儒像をつくつてゐるのはめづらしい。 だいたい左壁にならつてゐる。龕のかたはら、下方には小さく活動的な力士像をきざみ、 光背はいづれの龕も、 **龕はふかく、二佛はなゝめ位置においてゐるが、** 纖細な唐草文帶や火焰線帶からなつ 第二龕本尊はそれらと その一 その

る。 出九下 版 るが、軒の斗拱はめづらしく、叉手にもまんなかに束があり、 の上に坐し、垂衣が繁縟である。やねは入母屋づくり、 を刻んでをることは左壁に同じである。 第一龕と第二龕との間にやね形の龕があり、その下に三尊の坐佛をおさめてゐる。 その左下には三重の塔形を浮彫にしてゐる。なほこれら四大龕の間には、 鴟尾 平組の斗拱も二重になつてゐ 鳥形があり、 ふつうのものであ 別に小龕 高い臺座

63 塔身がやゝ高く、プロポーションのめづ

目立つものである。

よりも、その中心にある同心圓がかなり

火焰がある。北魏、東西魏にかけてさか ぎに唐草文帶があり、そのそとに大きな まづ蓮華を中心にし、同心圓があり、つ

んにおこなはれた形式で、火焰、唐草文

らしい塔である。第一層は定印坐佛、第

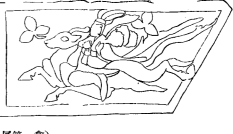
二層は二佛並坐、第三層は交脚菩薩で、

各層左右に双方から供養してゐる天人溝

四七のみであるが、第一龕にすぐ接續して、獅子背景の壁に延昌二年比丘尼法興龕瞬五二三文六のみであるが、第一龕にすぐ接續して、獅子背景の壁に延昌二年比丘尼法興龕錄文六二四 形式の上の比較をすれば、 平中の造建とすれば、これもその頃にできたものと推定して大過ないであらう。 くなくとも延昌二年 西 層 より以前とみてよからう。またこれに照應する左壁第二層がほゞ永 いま第二層の造像記を檢すれば、紀年のあるのは第二龕わきにある正光二年の王仲和龕西曆五 紀年龕がすくないので、第二層造營の適確な年代を知ることは困難であるけれども、 右壁の方がよりすいんだ形式であることを、 みとめないわけにはゆ たゞし、 す が

#### 三層

らゆる點において舊來の格式にかなつてゐるのみならず、 第三龕より古式である。 踊影二二4 その天人の形式は豐滿、自在にして、雲岡の天人像を想はせるものがあり、 には手をくんだ結跏趺坐の佛像を安置する。その佛像はだいたい左壁第三層の第二、 致し、また左右に同じ脇侍菩薩像がある。第一、第二龕もつとも近く、光背も彫りがふかく、 第三層はやはり四大龕をならべる。 古陽洞における、したがつて龍門全體における第一の佛龕と稱してさしつかへないとお この點は第一龕においてもつとも顯著であつて、この龕があ 龕形はいづれも尖拱龕、 またもつとも精美をきはめた佛龕で 五成の基壇をつくり、 左壁第三層第二、 龕のうち



(Fig. 102)

第百二圖

6 たとへば造像衣文、光背、脇侍などの形

65この第三層第四龕の形式については塼壁 できない。 にさまたげられて、まつたくみることが

ることなどをみればわかる。

すゝんで、ますます華美な靇になつてゐ こと、また流蘇天蓋の龕制のごとく一歩 にとびだして初期の緊密嚴格さを失つた 式がかなり形式化したこと、獅子も左右

- 66 これにくらべると第二靇ははるかにおと つてをり、また左壁第三輪もやゝゆるみ
- 67 布片でつゝんだやうな柱頭は雲岡第七、 の柱頭もこゝにみいだされる。 た第十四洞西壁佛龕(沙畹圖版一三三)に 第八洞の諸龕にしばしばあらはれる。ま もある。左壁第三層第三龕のごとき蓮華

古陽洞(第二十一洞)

6沙畹圖版二五三。 法隆寺金堂四天王の邪 鬼によく似てゐる。

常にこまかいところまで注意されてゐる。 天人をいれ、その中央に侏儒のさゝげた博山香爐をおく。また拱額の上緣は繩狀によりをかけるなど、その裝飾は非 斜格子にこまかい唐草文をうめてゐる。柱基には方板あり、それをうけた童子形があり、 あるが、柱頭には籠やらのものをしばりつけ、これで龍をうけてゐる。中ほどには蓮華をむすびつけ、 尖拱額はつよいはりのある曲線をなし、拱梁は鱗狀の龍身、中央に二頭相背し、兩端にも龍頭がでる、 みごとな唐草文樣を彫つてゐる。 た獅子像がゐる。拱額のうちは、十三の定印坐佛を下端にいれ、その間に蕾の蓮華をはさみ、上部に跪坐した合掌の この佛の基壇は五成の方壇で、下緣には小さい佛龕があり、第二層佛龕の尖頂がくひこんでゐるが、上緣には その中央に双龍のからんだ博山香爐があり、左右に合掌跪坐せる供養者像がある。 またその臺下にうづくまつ その下に柱が 柱の全面には

天人も、こゝのはみな飛翔して手足をのばしてゐる。第九十二圖、沙 第二龕はだいたい第一龕に同じであるが、たゞ柱だけは蓮華頭飾の八角柱である。またこまかくいへば拱額上部の

ぼしい。第九十二圖、沙 區には供養者の行列を彫つてゐる。尖拱の曲線もかなり變化し、拱額の中には三尊坐佛、 をひらたく彫つて、拱額の上緣には弧線をゑがいた幕がある。光背も細密なばかりで、第一、第二龕だけの生彩にと 第三龕では三尊の形式ほゞ前と一致するが、基壇は三成で、中央に刻銘の方板があり、 上線に唐草文樣があり、中 四體の坐佛、 四體の供養者

たことはうたがひない 第三龕の方板には景明四年 至○三 光丘法生造像記 舞 文 五〇二 孫秋生等二百人造石像記録文が彫つてある。したがつて、この第三層の造營が景明三、四年の頃であつ西 曆 があり、 第二龕に對してはその右側に碑形があつて、 景明

記銘 四九八 があり、太和二十二年 四九八 高慧の彌勒像であるといふことがわかる。これが右壁最古の佛龕である。⑴ 第三龕の拱額のわきには、あまり大きくない三尊交脚菩薩像があり、 天井に多い華繩圓拱龕であるが、その方趺り

かたれてゐて、 最上層は、 左壁が千佛區を中心として上下三區にわかたれるのに對し、 左壁と、かならずしも相照應しない。 こゝは千佛區を中間として內外の三區にわ

像龕にすぐ接續してゐる一區であつて、 外區は圓拱華繩の交脚菩薩龕が多く、その點は左壁と同樣である。 左壁最上層太和年間造建の下區に照應する。 そして、それはまた第三層の太和二十二年高慧

中區は千佛がならぶ。みな尖拱龕の定印坐佛であるが、上半と下半で大きさを異にしてゐる。とにかくそのひろが

(P. Pelliot; ibid., Pl. CXLIII, CXLIV) を籠細工の充のなごりであらうか。 る籠細工の充のなごりであらうか。 これは敦煌千佛洞第一一一洞側壁列籠を

の雲岡石簋では尖拱額中に何もいれないの雲岡石簋では尖拱額中に何もいれないのの雲岡石簋では尖拱額中に何もいれないのの雲岡石簋では尖拱額中に何もいれないのった。 しかし、もつと立體的である。 か の は第三十三洞附近にあるの み で ある。(沙畹圖版一五四)また跪坐供養者群ないれたものはこゝの創意であらう。

70 この記は「大代太和七年、新城縣功曹孫70 この記は「大代太和七年、新城縣功曹劉起祖二百人等、石像大村氏はこれをもつて龍門開鑿の太和七年はたゝ造像勸進の由來をのべたもので、決してこのときより龍門の監像にかりて、決してこのときより龍門の強像にので、決してこのときより龍門の強像にので、決してこのときより龍門の強像にので、決してこのとはいへない。すくなくとも、景明年間までは著手されてゐなかつも、景明年間までは著手されてゐなかつも、景明年間までは著手されてゐなかつも、景明年間までは著手されてゐなかつも、景明年間までは著手とはできないとおもてであるから、龍門開鑿の最初を太和七年にまで遡らすことはできないとおもて中にまで遡らすことはできないとおもない。

11 この四大龕列の奥、後壁右獅子像のうへにある齊郡王祐の像龕は、かなり大きい。《沙嘶圖版二六二》三奪形式の交脚菩薩で、細づくりのうつくしい像である。光背の上には飛 天 を 彫 つたおほひがある。銘は基壇中央にある。齊郡王祐については『魏書』卷二十にその傳がある。いては『魏書』卷二十にその傳がある。

 蒸郡王常喜——齊國太妃氏

 本規集大人

 一一數文帝

 (太和二十三年薨)

 (本和二十三年薨)

 (本和二十三年薨)

 (本)

 (本)
 </

小さい華縄圓拱の交脚菩薩龕があるが、上半の中心にはほゞ左壁のそれに應ずべき、やゝ大なる同形式の佛龕がある。 りはまつたく不規則で、諸佛龕のあます餘白を順次らめていつたやらである。下半中心には、第三龕上方にあたつて、 また各小佛龕のかたはらに父趙思祖、 趙龍廣、宋老明等の造像者題名 録 文 がみえる。

五〇|鄭長猷造像龕 蛭 文 景明三年 西 暦 尹愛姜等廿一人造彌勒像龕 騒 文 景明四年 西 暦 廣川王太妃侯自造彌勒像龕 地、いづれも一見粗製であつて、なかには未完成ではないかとおもはれるものもある。紀年のあるもの は景 明二 年 内區にはまた多數の華縄圓拱交脚菩薩龕がならび、まゝ楣拱龕もあるが、とにかく交脚像が絕對多數である。 景明三年廣川王祖母太妃侯造彌勒像龕 錄文 があつて、左壁最上層の上區とつらなつてをり、 四年、つまり第三層の大龕造營に呼應してつくられたものであることを知るのである。 この窟頂全體が しか

者は後壁の一部であるが、 分して大佛龕をいれ、上はまるい天井になつてゐる。 [造 營 次 第 ] さて以上を綜合すれば、後壁は直接三尊の背景になる部分と獅子の背景になる部分とからなり、 實は南面、あるひは北面し、 左右壁の延長上にある。左右壁はおのおの三層、 層どとに四 後

それは小規模のもので、配列も不規則であり、ことに左右壁が照應しない。したがつて、 | 裂罅を利用して小龕のきざまれた程度のものであつたとおもふ。 このうち左壁上層下部、右壁上層前方部はもつとも古く、太和十九年から二十三年に至る太和の末年につくられた。 いまの石牛溪のごとく自然

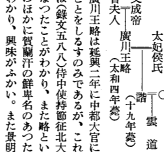
みいだされる。計畫のうちになかつた。ちやうど、さらいふ石窟は細部の意匠にも非常に關聯の多い敦煌千佛洞第一一一洞において計畫のうちになかつた。ちやうど、さらいふ石窟は細部の意匠にも非常に關聯の多い敦煌千佛洞第一一一洞において を想定すれば、 のもつともそとにある比丘慧成の造像記にいふ石窟一所は、これをさすものと考へてもよからう。しかし、このときのもつともそとにある比丘慧成の造像記にいふ石窟一所は、これをさすものと考へてもよからう。しかし、このとき 計畫は第三層諸龕に圓天井と後壁本尊とをふくめたものであつたとおもふ。本尊垂衣のすそあたりに水平の床の面 これにもとづいで、大石窟の造營が企圖された。それは太和のごく末年か景明初とみてよいとおもふ。 第三層諸龕の下にひくい腰壁がのこる。これが第一次計畫の內容で、第二層諸龕は、もちろん、その 左壁第三層

おそらく後壁三尊もこのとき完成したものとおもふ。 これが慧成の佛龕をひらいた太和二十二年 西 曆 から景明三、 天井部の千體佛の諸龕もでき、それから同じ天井部にある完成、 四年 西○三 にかけたことであつて、第三層の諸龕は および未完成の諸龕がつくられたのである。

いま天井におけるかずかずの未完成龕をおもふと、景明末において何か造營上の變動があつたものと考へ

72 圖版七九上をみてもわかるやうに、第三 に適應するやうに多少變形してゐる。 層第一龕の拱額に接するところは、大龕

73 これらはみな三尊交脚菩薩像である。た 書』卷二十四傳にある。 妃侯自造龕のみ方趺に銘あり、他はかた の他はまた華繩圓拱龕である。廣川王太 だ廣川王祖母太妃侯像龕のみ楣拱龕、こ はらに碑形がある。廣川王については『魏



慶光萬世」といふことをねがつてゐる。 り、自分の安穩解脱をねがふとともに、 みえるやうである。こゝに彌勒像をつく つてさみしく暮してゐたやうすが、目に **唯歸眞寂」といつて、太和四年賀蘭汗の** 頃片體、孤育幼孫、以紹蕃國、氷薄之心、 のほかに賀蘭汗の鮮卑名のあつたことが また「孫息延年、神志速就、胤嗣繁昌、 死後、太和十九年諧の死後、幼孫をまも なつたことがわかり、また略といふ漢名 ば(錄文五八八)侍中使持節征北大將軍に 太妃自造像記(錄文五九○)によれば「早 わかり、興味がふかい。また景明四年の ことをしるすのみであるが、これによれ **廣川王略は延興二年に中都大官になつた** 

置圖と別表第一参照のこと。第百三圖の 造營次第については第百三圖主要佛龕酌 **義内横線は坐佛、交斜線は交脚菩薩をあ** 

75 錄文五七九。この造像記は劈頭に「國の れば、前者はこの古陽洞の開鑿を意味す 者が第三層第四龍の開鑿をさすものとす 像一區をつくる」といふ文句がある。後 終りに附加して「亡父始平公のために石 ために石窟をつくる」といふ文があり、

% P. Pelliot; ibid., Pl. CXLIII, CXLIV.

いのは、 られる。 初からこゝを風靡してゐた交脚菩薩像の垂衣と獅子がふかい すことになるのである。 くると第二層の列龕ができ、なほその下に若干の腰壁をあま ときの床は獅子像の床にちかいもので、これで水平の床をつ をなほ一段鑿りさげる必要にせまられたと解せられる。 るのはきはめて當然のことゝ考へられる。このために古陽洞 陽洞の工匠たちの頭を支配してゐたとすれば、 してつくられたことだけは疑へない。 後壁本尊、 よりまへにできたか、あとにできたかわからぬが、とにかく 影響をあたへたことはみのがせない。 うなことはわからないにしても、 の諸龕からはなれて、なぜ、こんな像制をとつたかといふや た後壁三尊の垂衣のすぞよりなほ下に獅子像をつくらうとす そのながい垂衣と左右の獅子であるが、この龕が他 龕の特異な像龕の制である。 これにひとつの手がゝりをあたへるものは、 それから右わきにある同制の龕がほゞ時を同じう とにかくこの石窟草創の最 この第一龕が後壁三尊 もしからいふ像制が古 いまこゝで問題にした 一旦完成をみ 左壁第 その

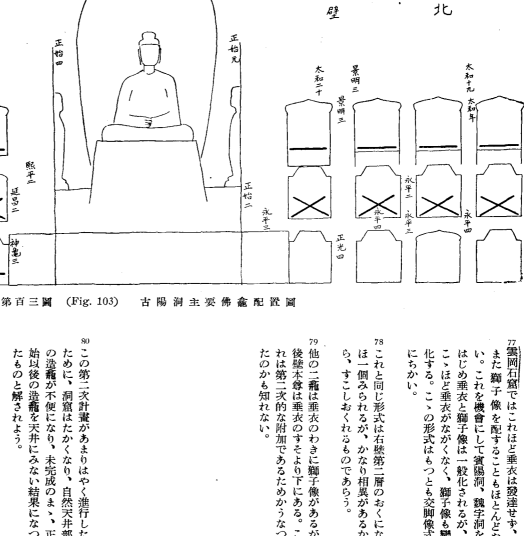
それと獅子像自身が下背部に未完成の鑿あとをのこしてゐる ──五○凡につくられたが、獅子像の背後はさらに永平より、西暦五○四につくられたが、獅子像の背後はさらに永平より、 れたらしい。 ろであらう。 のとはどうした關係にあるのだらうか。 この第二次計畫の遂行されたのは正始、永平——五一 四 熙平 五一七 にかけてもひきつゞき佛龕がつくられた。 三尊の後壁では餘白の佛龕も主として正始年間 なかんづく、 第二層左右壁は永平年間につくら のこ

壁

孝昌元 神亀元 神亀二 南

龜二

この獅子像の工事進捗中、すでに第三次の擴張計畫が企圖



79他の二龕は垂衣のわきに獅子像があるが 78 これと同じ形式は右壁第二層のおくにな ら、すこしおくれるものであらう。 ほ一個みられるが、かなり相異があるか にちかい。 化する。こゝの形式はもつとも交脚像式 こゝほど垂衣がながくなく、獅子像も變 はじめ垂衣と獅子像は一般化されるが、 い。これを機會にして賓陽洞、魏字洞を また獅子像を配することもほとんどな

れは第二次的な附加であるためかうなつ 後壁本尊は垂衣のすそより下にある。こ

∞この第二次計畫があまりはやく進行した 始以後の造龕を天井にみない結果になつ たものと解されよう。 の造龕が不便になり、未完成のまゝ、正 ために、洞窟はたかくなり、自然天井部

のでなかつたらうか。 あるにしたがつて、仕上げてゆくべきも なつたのであらう。 天井の未完成諸痛 記入するつもりであつたが、そのまゝに のみで姓名がない。これは寄進者をえて か、典座、唄匿、香火等の肩書がならぶ あるのみで、その他は維那とか都維那と とあり、また別に「尼僧道、道安法」と 造像記はあるが、人名は「保張貴、、與」 をつくる、願はくは帝祚暈隆・・・」の ない。(鉄文六七九)「國のために像一區 第二層第三龕の碑形も文字は完成してる も、まづあらづくりしておき、寄進者の

# 

|                        | 右                                       |                                                |                                                                                                        | 壁                                                                                                      |                           | 右            | 翼                                                 |                  |                | 後                                              | 昼      | <u>F</u>                  |           |                                                 |        | 左                                                             |                                        | 翼                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                |                                                               |                                        |                                               | -                    |                                                                                  | 左                     |                                   |                                                                                                         |                               | 壁                                       |                                               |                                   |                                     |                                  |                                           |             |
|------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------|---------------------------------------------------|------------------|----------------|------------------------------------------------|--------|---------------------------|-----------|-------------------------------------------------|--------|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------|-------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------|-------------|
| 。<br>一                 | ab                                      |                                                |                                                                                                        |                                                                                                        |                           |              |                                                   | b ====           |                |                                                |        |                           |           | b = = = = = = = = = = = = = = = = = = =         | b A    |                                                               |                                        |                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                |                                                               |                                        | ·                                             |                      |                                                                                  |                       |                                   |                                                                                                         |                               | ,                                       | :                                             |                                   |                                     |                                  |                                           | b           |
| 三年廣川王                  |                                         |                                                |                                                                                                        |                                                                                                        |                           |              | III                                               | 元<br>一<br>正<br>始 |                |                                                |        |                           | III       | 型, 正始三<br>五。<br>五。<br>五。<br>五。                  | 2、 永平1 | . •                                                           |                                        |                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                | ,                                                             |                                        |                                               |                      |                                                                                  |                       | *                                 |                                                                                                         |                               |                                         | •                                             |                                   |                                     |                                  | a<br>———————————————————————————————————— | <u> </u>    |
| 大 太   着                | (無冠章)<br>一章 完<br>一章 完                   | II                                             |                                                                                                        |                                                                                                        |                           | II           | <b>臺</b>                                          | 四年安定工            |                | II                                             |        | П                         |           | 元年 <b>比</b> 丘道                                  | 一年邑師道  | ,                                                             | П                                      |                                                                          | Transfer of the state of the st |                                                                                                                |                                                               |                                        |                                               | -                    |                                                                                  |                       |                                   | II                                                                                                      |                               |                                         |                                               |                                   | <b></b>                             | <b></b>                          | 、<br>太和二<br>、<br>太和二                      | 和年) 敗丘      |
| 石 游 勒 勒                | 大和二十大和二十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十 | 章、<br>章、                                       |                                                                                                        | 1                                                                                                      |                           | <b></b>      | 熙平二年                                              | 二元燮造舞            | 态色、            | <b>奈</b> 奈 奈 · · · · · · · · · · · · · · · · · | 也三     | 六三、                       | 正始三年      | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1           | 量等造礦   | 五                                                             |                                        | · 六 杏 膏                                                                  | 空,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | I                                                                                                              |                                                               | さ04、                                   | 老00、                                          | <b>范</b> 克           | <b>奈</b> 奈 充、                                                                    | 安大、                   | <b>賣</b>                          | <b>☆ ☆ ☆</b>                                                                                            | · 六三、六三、                      | 古                                       | 10四天、九四天、                                     | <b>范</b>                          | (無紀年                                | 1 5                              | 一十年 步舉                                    | 孫客生等        |
| 記記景                    | 等                                       | 正光二年王仲和造觀音像記<br>無紀年)東部令史劉智明造像記<br>無紀年)張保德造釋迦像記 | 空、 神龜二年 B師惠咸邑主趙阿歡等卅三人造釋迦像記<br>空、 神龜二年 B師惠咸造像記<br>空、 神龜二年 B師惠咸造像記<br>空、 神龜二年 B師惠咸造像記<br>空、 神龜二年 B師惠咸造像記 | <ul><li>○ 正光二年徐□和造像記</li><li>○ 正光三年比丘慧暢造彌勒像記</li><li>○ 天平二年長孫僧濟等造彌勒像記</li><li>○ 天平四年孫思香造觀音像記</li></ul> | 四年曹敬容造像心年) 比丘尼法郎心年) 比丘尼僧區 | 無紀年)王江奴造釋迦像記 | 涇州刺史齊郡王祐造像記 比丘惠珍造釋迦幷七佛像記                          |                  | 型敬像記<br>□造釋迦像記 | (無紀年) 劉法海造釋迦像記(無紀年) 李前貴造釋迦像記                   | 尼妙暈造像記 | 永平四年黄元德等造彌勒像記正始三年孫大光造釋迦像記 | 楊小妃造釋迦像記  | )<br>                                           | E OK I | 正始二年楊安族造釋迦像記正始二年鈞楯令王史平吳共合曹人造彌勒像記正始五年比丘惠合造釋迦佛幷菩薩記正始五年比丘惠合造釋迦像託 | □□髣造觀世音像記永平三年比丘尼法行造定光佛像記永平三年比丘尼患智造釋迦像記 | \$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$ | <ul><li>(無紀年)僧力僧恭造無量壽像記</li><li>(無紀年)王婆羅門造像記</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | · 方、(無紀年)魏□仙造像記<br>· 六、(無紀年)來雅造無量壽像記<br>· 六、(無紀年)难腐月等十人造彌勒像記<br>· 六、(無紀年)西魏平東將軍蘇万成造像記<br>· 六、(無紀年)西魏平東將軍蘇万成造像記 | 会n、永熙二年陵江將軍政桃樹造無量壽佛記会n、正光四年比丘尼法隂造釋迦像記<<br>之三、延昌元年劉洛眞兄弟造彌勒像二軀記 | (無紀年)黒瓮生造像記(無紀年)黒瓮生兄弟造像記(無紀年)魏□□造觀世音像記 | (無紀年)安定王造觀音像二軀記(無紀年)為亡父母亡弟造觀世音像記(無紀年)楊寶勝造彌勒像記 | 動 造<br>象 獺           | <ul><li>(無紀年)沙彌法寧造釋迦像記</li><li>(無紀年) 横野將軍吳安造像記</li><li>(無紀年) 尼僧道安法等造像記</li></ul> | 阿容然                   | 正光二年徐□和造像記正光二年比丘慧榮造釋迦像記正光二年王永安造像記 | 延昌四年白洛生姉樂念造釋迦佛二菩薩記永平四年安定王造石窟石像記                                                                         | 水平四年北丘僧法興造彌勒像記永平四年領太官令曹連造釋迦像記 | 永平二年比丘尼法慶造彌勒像記永平二年比丘尼法文法隆等造彌勒像記         | 永平二年清信女宋溫鴛造觀音像記永平二年爲亡母造釋迦牟尼像記正始五年闕口關吏史市榮釋迦文佛記 | 正始五年闕口關功□□□造像記正始五年闕口關曹吏張英周妻蘇文好造像記 | )魏靈藏薜法紹等造釋迦像記)楊大眼爲孝文帝造石像記年比丘惠感造彌勒像記 | <b>暦伯達造彌勒像記</b><br>一一年比丘慧成造石窟石像記 | 佰都等卅二人造石像記郎張元祖妻一弗造像記王丘穆陵亮夫人造彌勒像記          |             |
| <b>英</b> 0二            | 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三   | <b>塔</b>                                       | 五 五 五 五 五 五 元 元 元 元 元 元 元 元 元 元 元 元 元 元                                                                | 三 三 三 三 三                                                                                              | 至九                        | 五二三          | 五七七七                                              | 五〇七              | <b>恋</b>       |                                                |        | 五二 三尊交                    | 五〇六       | 至 50                                            | 五〇九    | 表 表 表 <b>表</b>                                                | <b>五</b> 第                             | 三 五 五 五                                                                  | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                | 第10                                                           |                                        |                                               |                      |                                                                                  | (推定 三二)               | 至 吾 吾                             | 五五五五                                                                                                    |                               | 五 五 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 | 五 五 五 八 九 九 九                                 | 旁旁                                | - 転01                               | 四四九九九                            | 玉 四 四<br>元 大<br>玉                         |             |
| 三尊交脚菩薩華繩圓拱龕三尊交脚菩薩華繩圓拱龕 | 三尊合手坐佛尖拱龕三尊合手坐佛尖拱龕                      | (破 損)三尊合手生佛尖拱龕一尊舉手坐佛尖拱龕                        | 五尊交脚菩薩楣拱帷幕龕五尊交脚菩薩楣拱雜。五尊交脚菩薩楣拱龕五尊交脚菩薩楣拱龕                                                                | 五尊交脚菩薩楣拱帷幕龜五尊交脚菩薩楣拱帷幕龜五尊交脚菩薩楣拱帷幕龜                                                                      | 三尊菩薩立像帷幕尖拱龕五尊合手坐佛尖拱龕      | 三尊舉手坐佛尖拱龕    | 陸華縄 圓拱<br>三十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二 | 手                | 台              | 一尊合手坐佛尖拱龕                                      | 全      | 脚菩薩楣拱帷幕龕拜坐佛列龕一等合手坐佛尖拱龕    | 一尊合手坐佛尖拱龕 | 三尊合手坐佛楣拱帷幕龕———————————————————————————————————— | 脚菩薩圓拱  | 三尊合手坐佛尖拱龕三尊交脚菩薩楣拱帷幕龕三尊合手坐佛尖拱龕                                 | 尊菩薩立像 排機 共                             | 五尊交脚菩薩楣拱帷幕龕三尊李脚菩薩指拱帷幕龕                                                   | 合手坐佛华棋                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 三尊合手坐佛尖拱龕 五尊変脚菩薩楣拱帷幕龕 一尊合手坐佛尖拱龕                                                                                | 三尊合手坐佛帷幕尖拱龕五尊麥脚菩薩楣拱帷幔龕二                                       | 坐 坐 菩薩 加 楣 超 型 像                       | 三尊菩薩立像尖拱龕二三尊菩薩立像帷幕龕五尊交脚菩薩帷幕龕                  | 五尊変脚菩薩帷幕龕五尊変脚菩薩楣拱帷幕龕 | 三尊各手坐佛供幕龕三尊交脚菩薩楣拱帷幕龕                                                             | 五尊菩薩立像帷幕尖拱龕一尊菩薩立像龜傍左區 | 三尊合手坐佛尖拱龕 五尊舉手坐佛楣拱帷幕龕 一尊菩薩立像龕铐右區  | 等<br>一等<br>一等<br>一等<br>一等<br>一端<br>一等<br>一端<br>一句<br>一句<br>一句<br>一句<br>一句<br>一句<br>一句<br>一句<br>一句<br>一句 | 五尊交脚菩薩楣拱帷幕龜三尊合手坐佛尖拱龜          | 尊 脚 章                                   | 菩薩立<br>食<br>子<br>坐<br>佛<br>異式                 | 三尊合手坐佛異式尖拱龕三尊交脚菩薩帷幕龕              | 三尊合手坐佛尖拱龕三尊交脚菩薩華繩圓拱龕                | <b>赤 ?</b>   =                   | 三尊交脚菩薩圓拱龜三尊交脚菩薩華繩圓拱龜                      | 一尊合手坐佛尖拱龕多數 |

成にのこしたまゝ、おそくとも熙平二年 西| 柢 には中止されたものらしい。 だいたい、永平末から正光年間におよんだものとおもふが、それも右壁前方二龕に著手せず、 されたとみえる。それはさらに下へ鑿りすゝんで、今日みる床にまで達し、 第一層諸龕をつくる計畫である。 左壁諸龕の内部を未完 そして

になると、左壁第一層諸本尊をはじめとして、あまり重要でない小佛龕が洞乃下部の空所に彫られたのであつた。 これが今日から推定しえられる古陽洞開鑿のだいたいである。 こののち西魏の洛陽占領中にも若干の佛龕開鑿があり、 また東魏北齊になつても、 いくつかの佛龕ができた。 唐代

ぐわんらい魏字洞附近の路傍交脚菩薩龕のどとく、唐草文のある光背のおほひであつたものが、こゝでは龕の境界を 像にかぎられてゐる。 年中---五〇三にかぎられてゐる。 明確にするために顯著な華繩をつけた圓拱になつたもので、古陽洞獨特の龕制である。つくられたのも太和から景明 古陽洞の開創期には主として華繩圓拱龕がつくられたが、その尊像は獅子を侍べらせた三尊の交脚菩薩 そのうちには華繩のかはりに唐草文樣をうめたものもある。これは古式をつたへるものである。 熙平二年 西| 垤 齊郡王祐の像龕がこの制であるのは最後の例であらう。

りである。 盛行した。 拱龕の影響によつて、すこし形のあるものはその上下に帷幕をとりつけるやうになつた。 これが蓮華洞ではもつとも ぞれその精美をきそつたことはすでにのべたが、それは太和、景明のことである。小さい龕には終始もちひられ、楣 尖拱龕もはじめからおこなはれてゐるが、それは坐佛をおさめてゐる。もつとも華々しいのは第三層大龕で、 帷幕のある尖拱龕で、 紀年のあるものは永熙二年 西|| 層 と天平三、四年 || 西暦五三六で、みな新しいものばか

て壓倒的である。 楣拱龕も雲岡以來古くからあるが、 ssi このほかに屋形龕が三四あつたが、それにはよせ棟も入母屋もある。 個拱の下に帷幕と華繩を附加したのは古陽洞における獨特の形式で、 蓮華洞にもこの例はない。 龍門でもつともさかんになつたのは正始以後であらう。 それは洞内下部におい

めすほどである。 古式の龕はおほむねあさい。 特に華繩圓拱龕はさらであるが、側壁大龕はふかく、 したがつて左右脇侍が側面をし

名をさぐると、 佛像は交脚菩薩、 彌勒像の名がみえるもの二十九例はすべて交脚菩薩である。すなはち、交脚菩薩はすべて彌勒像とみ 菩薩立像、 佛立像、 坐佛、 二佛並坐等の別があるが、これを造像記に照してその尊像

82これが古陽洞造營のだいたいの次第であるが、くはしくしらべてゆけば、まだまだ古陽洞にはいろんな問題がある。それだ古陽洞内の問題にとゞまらず、ひろくを邦美術史の問題をふくんだものであるとおもふ。しかし、それにしても、とにとおもふ。しかし、それにしても、とにとおもふ。しかし、それにしても、とにとおもふ。しかし、それにしても、とにとおもふ。しかし、それにしてものがある。

照のこと。
弱龗制、尊像の關係については別表第一參

84 さらにさかのぼれば雲岡第十三洞にさかのぼることはすでにといた。本書四四頁

たのは支那獨特である。 された。その形式の起源は中亞にあり、された。その形式の起源は中亞にあり、された。その形式の起源は中亞にあり、

8 シャヴァンヌの報告にもとづいて支那に がける欄勒像の圖像學的研究をした人が ある。 Max Wegnet; Ikonographie des Chinesishcen Maitreya (Ostasiatische Zeitschirft 1929) s. 171—178.

像は、 ある。 觀察とも合致するところである。 無量壽像の紀年例は神龜二年、永熙二年——五三三の二例であるが、無紀年の二例を合して、すべてが合手の坐佛で これと區別するため擧手坐佛であらはすやらになつたのであららと解せられる。このことは蓮華洞、 つまり神龜ごろから無量壽像を坐佛であらはすことがおこつたため、これを合手にてあらはし、自然、 魏字洞の 釋迦坐

とかんがへられる。 定光佛二例、一は佛立像で、かたはらに童形を彫つてゐるのは儒童であらう。 他は菩薩立像でこれは供養者の誤記

なほ多實佛一例は佛の並坐像にてあらはされ、ともに擧手である。 なほ薬師佛の一尊は孝昌元年五二五の一例があり、

それは合手の坐佛である。

87 合手といふのは足の上で兩手をあはせた を下げたものをさす。特に印相の名をも つてよばなかつたのは教儀的意味の加は

|           |   | - 8            |
|-----------|---|----------------|
| 正始二年(五〇五) |   | そのうな統年あるものをひたく |
|           | 合 | 1 2            |
| 1         | 手 |                |
|           | 擧 | は              |
|           | 手 |                |

| 正光四年(五二三) | 正光二年(五二一) | 神龜元年(五一八) | 熈平二年(五一七) | 延昌四年(五一五) | 四年(五一一) | 三年(五一〇) | 永平二年(五〇九) | 五年(五〇八) | 三年(五〇六) | 正始二年(五〇五) | TI TOTAL DE LA CALLANTA |
|-----------|-----------|-----------|-----------|-----------|---------|---------|-----------|---------|---------|-----------|-------------------------|
|           |           |           | 1         | 1         | 1       |         | 1         | 3       | 3       | 1         | 合手                      |
| 1         | 1         | 1         |           |           |         | 1       |           |         |         |           | 擧                       |
|           |           |           |           |           |         | т.      |           |         |         |           | 手                       |

#### 王 祥 洞 第二十二洞〕

則天頃の石窟とみるほかはないであらう。 くわからない。内部に石の臺があるといつてゐる。紀年造像記では垂拱四年、 陽洞の上にも同樣な、しかしやゝ小さい唐窟の二三がみえる。關氏のいはゆる王祥洞は、このうちどれをさすのかよ てゐるが、もとよりこの洞附近のものをもふくんでゐるから、これによつて適確な年代をおすことはできない。たゞ 古陽洞のやゝ南方には、あまり高くないところに、裸形の金剛力士を左右に配した唐代の石窟がある。| 六三-四 天授二年、天實十三年等あるといはれ 古

> り、王祥なるものがこゝに隱居したの で、この名があるといふ。 古陽洞直上の高所にあり、内に石橋があ 『伊闕石刻圖表』上册、十八王祥窑では、

2 垂拱四年(錄文七七二), 天授二年(七七 四)、天授□年(七七五)、天寶十三年(錄 文七七七)。

火燒洞の稱呼は一般に支那人の箸錄にみ

える。雷火に遭つて全洞がまる焼けにな

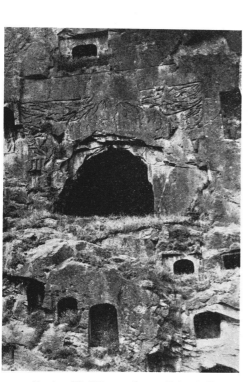
つたからだと傳へてゐるといふ。(『伊闕

#### 火 燒 洞 (第二十三洞)

る。 四第 圖 があつて、もと何かかけだしの建物があつたやうにおもはれ 隅には飛雲の浮彫がある。 を火燒洞といふ。外壁には大きな火焰尖拱をつくり、 のところに大きく洞口をひらいた石窟がある。一六四下 古陽洞より南へ岩壁の斜徑をすっむと、地上約十五メェト なほ、このまはりには矩形の區劃 その兩 これ

ないらしい。 ふが、はなはだしく破壞されてゐて、ほとんど何物ものこさ この洞の本尊は結跏趺坐で、 古陽洞の本尊に似てゐるとい

王祥洞、火燒洞



第百四圖(Fig. 104) 火燒洞外景

₃錄文五五六、正光三年六月李要□造像記

と塚本工學博士の寫眞とによる。 上册石窟表十九と大村氏二二三頁の記述

2 この洞は調べる餘裕がなかつたので關氏

洞とよんでゐる。(『支那美術史彫塑篇』]

これはこの窟の名でなく、北齊楊衒之の

『洛陽伽藍記』卷三にみえる洛陽南郊の 佛寺であらう。平子氏はまた別に危険

文五五七)があるからである。 もとより

れは正光三年大統寺比丘惠榮の造像(錄

關氏は別に大統寺の名でよんでゐる。 そ

石刻圖表』上册、石窟表十九)しかし、

五五七、正光三年七月十七日大統寺比丘 **慧榮造像記**(右壁西部) (左壁西龕)

七五九、正光四年三月二十三日王伯集供 養記 (右壁西部)

七六一、正光四年三月二十三日陽景元供 七六〇、正光四年二月二十三日比丘惠榮 造釋迦像記 (右壁最南部)

一〇九

數年間の作とかんがへられる。 營のおはつたころ、つゞいて開かれた石窟であらう。 これには紀年がないが、卽位した永熙三年 西 暦 以前 がみえる清信女□□胡智造像記錄文もこゝにある。 二―||||の像龕が五種ある。 北魏最後の天子孝靜帝の名西曆五||の像龕が五種ある。 大統寺比丘慧榮の造像をはじめとして、 洞内右壁東部にある四級塔は北魏の浮彫である。 しか 造像記のある像龕は少くないらしい。 おそらく、古陽洞の造 正光三、 四年 まづ

50 · 

#### 石 窟 洞 第二十 29 洞

その上に唐字洞のやらにやね形が彫つてある。洞外南方にある碑形に孝昌三年皇甫公石窟碑の刻文があるので、關氏圖 石窟寺ともよばれてゐる。正しく、この碑こそ、この石窟の造營をものがたるものであらう。 火燒洞のや、南方すこしひくいところにひらかれた石窟である。一六四下火燒洞のや、南方すこしひくいところにひらかれた石窟である。沙暰圖版 洞口には火燒洞のやらに尖拱の額があり、

像はその輪郭といひ、手のぐあひといひ、衣文のさばきかたといひ、 像がある。第百 像としてしばしばあらはされたが、 ねかへつてゐる。 尊は半跏思惟の菩薩像である。 をおほうてゐる。 構造はだいたいにおいて魏字洞に似てゐるらしい。後壁實壇の上には七尊の坐佛があり、本尊のながい垂衣は實壇 たれた片足の下には大きな蓮華座がある。雲岡石窟ではさかんにつくられ、ことに交脚菩薩の脇侍 本尊はほゞ賓陽洞本尊の形式をおふが、その迫力と量性においてはおとつてゐる。 菩薩立像と同じくほつそりした像で、 龍門にあつてはめづらしい。本尊垂衣の左右には、また賓陽洞の獅子に似た獅子 その全面を鰭のやうな衣裳がおほうて、 もつとも魏字洞菩薩に似てゐる。 左右の脇侍菩薩 七尊最外の二 裳はは

左右壁には、 大きな龕をそれぞれ一個づゝひらく。 右壁は楣拱帷幕龕、 左壁は尖拱龕で、 拱端に龍頭がある。 右壁

> はこれにあたる。この石窟の記述も關氏 危險下洞といふ。關百益氏の『伊闕石刻 大村氏の記述と塚本博士の寫眞とによる

述べ、その理由として、この石窟の規模 伊闕石窟寺と解する説を排し、『伽藍 關百益氏は、單にこの造石窟碑があるた とないことに注意すべきであらう。 る。(『伊闕石刻圖表』上册、石窟表廿) があまり大きくないといふ點をあげてる 記』の石窟寺はいまの賓陽洞である旨を めに、この石窟を『洛陽伽藍記』卷五の しかし、碑文には石窟とあつて、石窟寺

塚本博士の寫眞にも、すでに首をうしな

もつとも楣拱の間に彫られた樹下思惟像 の浮彫はほかに二三ある。

# やねはいちじるしく遞減してをり、

5 なほ火燒洞およびその附近には、咸亭一 年(錄文七六八)儀鳳四年(七六九)垂拱二

佛教」一七二頁參照。

三)神龍二年(七七六)等の唐代紀年造像 年(七七〇)三年(七七一) 永昌元年(七七 本書塚本氏「龍門石窟に現はれたる北魏

といはれてゐる。

年比丘尼□安造像記、錄文七六二、比丘 光四年比丘僧安造像記、一七六、普泰二 公孫興姬造無量壽佛記、目錄一二八、正 四釋迦像記、七五八、正光三年□相合妻 頁)錄文七五五、正光二年比丘尼道□造

□達造釋迦像記などもこの洞內にある

身ながく、

三成で獅子と香爐の彫りがある。第首

第百五圖(Fig. 105)火燒洞浮彫四層塔圖

養觀世音佛記(右壁西部)

等の所在は平子氏の調査にもとづく。七

てゐる。(『支那美術史彫塑篇』 二二 三 供養記等も右壁西部にあることが知られ

ある。 る。 碑によつて孝昌三年とすれば、賓陽洞の完成がこれにちかいころまで、降りうるものであることをものがたつてゐる。 菩薩像をおもはすのみならず、獅子もちやうど、その交脚菩薩の獅子のやうに正面にむかひ、 の龕は五尊形式の菩薩坐像でめづらしい。垂衣がながく寶壇のまへにたれ、そのわきに獅子がある。その形式が交脚 しかし、その獅子頭部および鰭のやうな髦はまつたく賓陽洞の獅子である。したがつてこの窟の開鑿を洞外の 面貌、および上身の諸形式も古陽洞第二層交脚菩薩像や賓陽洞菩薩像に似てゐる。 前脚を左右にひろげて

形式は古陽洞右壁第二層第二龕の二佛並坐像に似てゐる。 賓陽洞の羅漢そつくりである。 左壁は二佛並坐像をおさめ、そのそとがはに二菩薩像をつくり、その中間に二比丘像を彫るが、その羅漢の面貌は 坐佛はなゝめに相ならび、 衣は通肩、 垂衣がひろく須彌座の上をおほうてゐる。 その

あつて、それは左右大龕の基壇にみいだされる。 を捧持したりした供養者の浮彫をほつてゐる。 どちらも細緻な光背を負うてゐる。 特に左壁の供養者は素文の實珠光をつけ、 龕の柱にはそれぞれ蓮座があり、 その彫刻の樣子は賓陽洞の浮彫行列像をおもはし、はなはだ特色があ 頭に螺髻をいたゞいてゐる。しかし、こゝにも別に供養者の行列像が たゞし、 賓陽洞のそれにははるかにおよばない。 龕のかたはらには博山爐をさいげたり、 またその像の背後 蓮枝

おもふ。 陽洞よりもおくれ、 よいであらう。したがつて古陽洞、 九月十九日太尉公皇甫公石窟碑は、この石窟の造建を記したもの めづらしい。蓮華、 後壁との境目には、うすく彫つた蓮華、 さて右に述べたごとく、この石窟の各部はよく調和がとれてを その計畫は一手にいで、その造營も一手になつたものとして 追刻の小佛龕をみない。 魏字洞と相前後してつくられたものであると 蓮葉の表現はかなり寫實的にできてゐる。 火燒洞よりもおくれ、 したがつて、その孝昌三年 蓮葉の花瓶一個があつて、



第百六圖 (Fig. 106)

# 。『支那美術史彫塑篇』二二四頁

らうとおもふ。これは龍門におけるほと おそらくこれも彌勒菩薩像のつもりであ

んど唯一の例といつてよい。

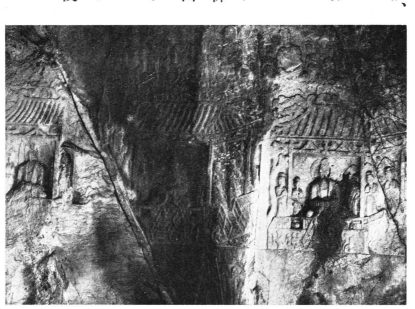
當時に文名の高かつた人である。 るから、あるひはその人の子でもあらう 中領軍將軍司室公」といひ、「大魏孝昌 (p. 508.) によれば、碑には「太尉公皇甫 關百益諸氏にその目があるのみで、その 皇甫公石窟碑については沙晩、吳式芬、 か。袁飜は『魏書』卷六にその傳があり 將軍儀同三司皇甫集といふ人が薨じてゐ になつた正光三年十二月の前月には衞大 たものであらう。なほ皇甫度が儀同三司 禄大夫領軍將軍司室公はその歴官をのべ であるから、太尉公と題し、文中の左光 孝昌三年九月はすでに太尉になつたのち 徒皇甫度を以つて太尉となす」とある。 公皇甫度を以つて司徒となす」「戊子司 あり、孝昌三年の條に「春正月甲戌司空 卷九本紀、正光三年十二月「癸酉左光祿 ある。皇甫度は『魏書』に傳はらないが、 ヤヴアンヌのいふやうに皇甫度のことで 張文であるといふ。司室公皇甫公とはシ 日付があり、文は袁飜、書は王實、刻は 三年歳次丁未九月辛酉朔十七日」といふ 公石窟碑」と題し、文中には「左光祿大夫 の石窟洞々外とする方が正しい。沙畹 文を錄したものはない。その所在につい 大夫皇甫度を以つて儀同三司となす」と ては沙畹の古陽洞とするより、關百益氏

皇甫公石窟碑によつて年代をきめるべき (『支那美術史彫塑篇』二二四頁) いまは ふ理由から、神龜正光說を出されたが、< 大村氏は古陽洞の神龜正光龕に似るとい

### 路 洞 〔第二十五洞〕

路洞とは、 たあたり、 これをはなれて道路を南下すると、すこし山のすそが西にまはりかゝつ 藥方洞、 火焰尖拱がある。 あまり高くない路傍に一所の石窟がある。一六四上 諸書にいふ おそらく、これをさすのであらう。關氏圖 古陽洞、 王祥洞、 火燒洞、 石窟洞はほど一群をなしてゐるが 洞外には火燒洞の

らぬが、 變化し、 構造、 やり方を暗示してゐる。 壁の空白に彫つた寶華の花葉は、大きな平たい面からなり、 には香爐をさしはさんで獅子像がある。脇侍の二體は破損して全くわか の方座は寶壇の上にあり、垂衣も寶壇の上でとまつてゐて、寶壇の正面 つくりだした寶壇には、坐佛を中心にして七尊像を彫刻してゐる。 石窟内はひろさ四メェトル一〇、 および像制は石窟洞に一致してゐる。 つぎに羅漢像があり、 第十四洞などよりも以後ではないかとおもはれる。特にその後 そのそとに菩薩立像がある。 ふかさ三メェトル九三あり、 しかし、その樣式はかなり その石窟の 東魏北齊の 後壁に 坐佛



るたので、<br />
乞食がこれに住つてるたが、 答には、<br />
もと左半の缺所を<br />
壊石で補つて まはこの土壁もない。閼氏圖版一八、路

いまは治安がわるく、乞食も安居できな

上の右下にみえる石窟で洞口に壁をつく

あることが推定される。沙畷圖版一六四

つてゐるのがそれであらう。しかし、い

博士の寫眞から、どうしてもこの石窟で

よる。場所の記載はないが、拓本と塚本

九頁)いま記述するところはその記事に にしたがつた。(『支那美術史彫塑篇』二四 これを長身觀音洞とよび、大村氏はこれ 平子鐸嶺氏は、脇侍菩薩の丈が高いので

第百七圖 (Fig. 107) 路洞側壁佛龕

なほこの石窟でめづらしいのは、 入口の左右にある侍衞の士、 もしくは供養の士とみられる浮彫像である。 それは

力士とか、神將のすがたでなく、まつたく普通の俗體であらはされてゐる。

合掌の供養菩薩像を彫つてゐる。また屋形の背後には樹木がみえる。 义手と三つ斗がならび、 くつもならんでゐる。第百 また左右の壁には佛龕があるが、それはいままでに例のない遠近法によるなゝめからみた屋形龕である。 基壇には欄杆と四出の階がある。 やねはよせむねで、大棟のはしには鴟尾があり、 本尊は三尊形式、 中間には實珠と葱臺とがある。 合手の坐佛であるが、なほ左右の空所に のきには それがい

- 賓陽洞光背の植物にちかづいてゐる。 的で、その點は石窟洞の花瓶中の花卉、 しこの花葉のくみあはせの方がより植物 響堂山石窟の實華を想起されたい。しか
- 漢代壙塼、また壁畫にみる侍衞の士をお
- 4「鄴都故事」(歴代宅京記所引) 太極殿の さうよんだのであらう。 るところから、こゝにみるごときものを かざりとみえる。形がねぎの花に似てる いふ。葱臺は形からきた名稱で、殿上の 臺十三枚あり、おのおの七斗を受く」と といひ、昭陽殿の記事にも「殿上に金葱 三枚あり、おのおの一石を受ける云云」 たれてこれをおほふ、殿上には金葱臺十 記事に「諸蕃入朝すれば、殿幕に流蘇を

れより十年 古い 東 魏の 元象二年 西三九 劉大安造像記をはじめとして、 この窟左壁第一龕には、東魏武定七年 西四版の報德寺比丘法相の造像記 錄文 がある。その他の箸錄によると、こ 武平三年義州皂服從事張子紹造像記 埃文 等がある。ほゞこの石窟開鑿の年代を推定するに足りよう。り十年 古い 東 魏の 元象二年 亞三雄 劉大安造像記をはじめとして、北齊天統元年朱高陵造像記 鉧 汝 武平三年造

> まつものであらう。 「四九」の開鑿に1四九頁)しかしやはり北魏 「四九」の開鑿たるを推定した。(『支那美 「一大」ではこれによつて武定七年(西暦五

# 淨土洞 〔第二十六洞〕

その題名、錄一文である。前者は則天武后制定の文字があり、 佛立像にちかい。沙畹圖版 尊もおそらく、西方淨土の主たる阿彌陀佛であらうか。また一方の石刻は姚秦鳩摩羅什譯の『佛說菩薩呵色欲經』と 西方淨土佛龕記とその題名 ⇨ | 文 で、文中には西方淨土といふ文句がみえ、また佛像三鋪と侍衞惣じて□十一をつく その上に須彌座があつて、佛の倚像が彫りだされてゐる。完好な、圓熟した彫法をしめしてゐて、奉先寺の並列した つたといふ。尊像の數はこの石窟とあはないが、その位置からいへば、當然この石窟の造營記とかんがへられる。本 シャヴァンヌによれば、 路洞の南、すこし高いところに一所の唐代石窟がある。小六四上。あまり大きくはないが、後壁にはせまい寶壇があり 左右壁には比丘、菩薩、および邪鬼の上に立つ甲冑の神王像等がある。治院圖版 外壁左右に石刻の文があるといふ。そのひとつは歳次甲午八月三十日の王寶泰趙玄勣等造 則天の延載元年に推定されるが、 後者にも則天文字あり、

> 2 一般にはすでにのべたごとく、倚像佛は 2 一般にはすでにのべたごとく、倚像佛は 2 一般にはすでにのべたごとく、倚像佛は 2 一般にはすでにのべたごとく、倚像佛は 2 一般にはすでにのべたごとく、

のとみえる。
のとみえる。
のとみえる。
のとみえる。

のごとく北魏の窟である。路洞は前述をのものではないのである。路洞は前述にへばシャヴァンヌのY洞にあり、路洞が近のものをふくむわけで、くはしく洞附近のものをふくむわけで、くれは路のごとく北魏の窟である。

## 第二十七洞

ほど同時の刻であることがわかる。

したがつてこの石窟も延載元年の閉鑿と推定される。

洞等のごとき垂衣の坐佛であるが、 から山の斜徑にそうて、西へまはりつ、山をのぼると、 その他の點はつまびらかにしなかつた。 大いに破壊した北魏の石窟がある。一六四上 本尊は魏字

1 研究所資料XI三四八

#### 極 南 洞 [第二十八洞]

ゐ る。 ら洞口は正確にいつて東南面してゐる。 關氏圖 極南洞は北魏窟、 第二十七洞のすぐ南上にある。これが西山諸石窟の最南である。沙院圖版 このあたりにくると、も だいたい方形の區劃をつくり、 それに長方形にちかい拱門をひらいて

載以後開元までにつくられたものとおもふ。菩薩のそとになほ神像を彫つたが、果して完成せるものかどらかわから に趺坐する本尊があるが、下半は磨滅してゐる。 い。左右の二羅漢、二菩薩もよくとゝのつてゐる。尊像は一般に第二十六洞に似てゐるが、やゝ形式化してゐる。延 内部はひろさ四メェトル七一、ふかさ三メェトル四五、天井までの高さ三メェトル七九ある。後壁には須彌座の上 面貌は圓滿にして、力强い。頭上が螺髪になつてゐるのはめづらし

> 1『伊闕石刻圓表』上册、石窟表廿二には龍 てゐる。 化寺といひ、龍花寺の訛であらうといつ

2 この洞外の記述は主として、『支那佛教史

- 3 同書には南壁小龕に□□八年の紀年ある 蹟』第二册一一三、四頁による。なほ同 書圖版一○○參照。
- 4 なほ同書には本尊の左に小七重塔二基、 寫眞(研究所資料塚本二六三、二六四) 左羅漢の左に小七重塔一基をきざむとい ものがあるといふ。或は開元八年か。 にはこれにあたる小七重塔の寫真がある ふが、どんなものか不明である。博士の 大村氏の香山寺雙塔洞はこれをつたへる が、極南洞とはおもへぬ。あるひは縣志