## YUN-KANG volume v

雲岡石窟

第五卷

# YUN-KANG

## THE BUDDHIST CAVE-TEMPLES OF THE FIFTH CENTURY A.D. IN NORTH CHINA

DETAILED REPORT OF THE ARCHAEOLOGICAL SURVEY CARRIED OUT BY THE MISSION OF THE TŌHŌBUNKA KENKYŪSHO 1938—45

PROFESSOR SEIICHI MIZUNO
AND
PROFESSOR TOSHIO NAGAHIRO

VOLUME V
CAVE EIGHT
TEXT

JIMBUNKAGAKU KENKYUSHO KYOTO UNIVERSITY MCMLI 京都大學人文科學研究所研究報告

# 雲岡石窟

西暦五世紀における佛教寺院の 考古學的調査報告 昭和十三年—昭和二十年

水 野 清 一 長 廣 敏 雄

第五卷 第八洞本文

京都大學人文科學研究所 1951

本書は『雲岡石窟』全十五卷のうち、第五卷にあたり、第八洞の調査と研究とをまとめたものである。

この洞は、昭和14,15年(1939,40)に羽館易氏が岡崎卯一氏あるひは戌亥一郎氏を助手として寫眞を撮影し、昭和15,16年(1940,41)に北野正男氏が測量を完成した。 拓本は昭和13年(1938)徐立信氏が作製し、洞前の發掘も同年におこなつたものである。

本書の記述は著者二人の共同執筆である。用語體例等については,主として,さきに刊行した『響堂山石窟』(1937)『龍門石窟の研究』(1941)に據つてゐる。英文飜譯は國立博物館の原田治郎博士の手を煩はした。その校正には本所の教授岩村忍氏および,日佛學館々長代理エリセェフ氏の援助をうけた。

本卷の刊行は、本所の出版費と、文部省學術成果刊行費とをもつてはじめ、その後、文部省當局および京都大學の配慮の下に、すくなからぬ經費をうけて達成されたものである。

以上の諸氏,ならびに諸機關に,心からの感謝の辭を捧げるとともに,過去十數年間の調査と研究に,有形無形,さまざまの援助をあたへられた數多くの人々に對し,さらに本卷の編輯に獻身的努力をはらはれた齋藤菊太郎氏その他に對し,深甚の謝意を表したい。

1951年1月

水野清一

長 廣 敏 雄

## 目 次

| 序 |    | 章  | 雲岡石角 | 窟の調 | 査概 | 要・ | • | ٠ | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | I  |
|---|----|----|------|-----|----|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|
| 第 |    | 章  | 第八洞  | 前室  |    |    |   | • |   |   | • |   |   | • |   |   | • | • | • | • |   |   |   | • | 7  |
| 第 |    | 章  | 第八洞  | 主室  | 北壁 |    |   |   | • | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   | 11 |
| 第 | =  | 章  | 第八洞  | 主室  | 東西 | 壁  |   |   | • |   |   |   | • |   |   |   | • |   | ٠ | • | • | • |   |   | 14 |
| 第 | 四  | 章  | 第八洞  | 主室  | 南壁 |    |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 20 |
| 第 | 五. | 章  | 第八洞  | 主室  | 天井 |    |   | ٠ |   | • |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 24 |
| 終 |    | 章  | 第八洞。 | の特徴 |    |    | • |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   | • |   |   | • |   | 27 |
| 圖 | 版  | 解說 | 第八洞  |     |    |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 39 |

## 實測圖目次

| ī.    | I. 第八洞平面圖 ·····                                 | · · · · · · · · · · 5 |
|-------|-------------------------------------------------|-----------------------|
| II.   | I. 第八洞斷面圖 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 5                     |
| III.  | I. 第八洞正面圖 ······                                | 5,9                   |
| IV.   | 7. 前室南壁測圖 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 8                     |
| v.    | 7. 前室東壁測圖 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 8                     |
| VI.   |                                                 |                       |
| VII.  | 21                                              |                       |
| VIII. |                                                 |                       |
| IX.   |                                                 |                       |
| х.    |                                                 |                       |
| XI.   |                                                 |                       |
| XII.  | I. 主室南壁測圖 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 20                    |
| XIII. | I. 主室天井測圖 ······                                | 24                    |
|       |                                                 |                       |
|       |                                                 |                       |
|       | 拓 本 目 次                                         |                       |
|       |                                                 | <b>在</b> 納力           |
| I.    |                                                 |                       |
|       | B 唐草文帶(主室東壁第二,第三層間) · · · · ·                   | 14, 34                |
|       | C 唐 草 文 緣 飾 (主 室 南 壁 拱 門) · · · · · · · · ·     |                       |
| II.   | I. A蓮華拱柱(主室南壁拱門西) ······                        | 20, 34                |
|       | B 蓮 華 拱 柱(主 室 南 壁 拱 門 東) · · · · · · · · ·      | 20, 34                |
|       | C 蓮華座と唐草文帶(主室南壁第三層東 <b>龕</b> )・・                |                       |
| III.  |                                                 |                       |
|       | B 天井蓮華文(第七, 八洞間隧道) · · · · · · · ·              |                       |
|       | C 渦卷拱柱と拱端龍形(主室東壁第二層) · · ·                      |                       |
|       | D楣拱飾唐草文(主室南壁西龕) · · · · · · · ·                 |                       |
|       | E 層柱と唐草文帶(主室東壁第一層)・・・・・・                        | 17, 34                |

## 挿 圖 目 次

| 第一圖    | 石 窟 測 量 の 圖 解・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ 4                                                                           |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 第二圖    | 第七, 第八洞平面圖 · · · · · · · · · · · · 6                                                                             |
| 第三圖    | 隧道天井 飛天浮彫                                                                                                        |
| 第四圖    | 主室北壁 左脇侍 半跏菩薩像・・・・・・・・・・・・・・・13                                                                                  |
| 第五圖    | 主室東壁 降魔龕・・・・・・・・・・・・・・・・・・18                                                                                     |
| 第六圖    | 傍柱の各種・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・20                                                                                  |
|        | 第 八 洞;a)拱門西脇 b)拱門東脇 c)東壁第二層中央 d)南壁第二層西龕 中央アジア;e)キジィル合唱洞樂天列龕傍柱                                                    |
| 第七圖    | 主室南壁供養天像・・・・・・・・・・・・・・・・・・・22                                                                                    |
| 第八圖    | 天 井 略 圖 ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・25                                                                                  |
| 第九圖    | 第八洞佛手相各種 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                   |
|        | a) 舉手形1 b) 舉手形2 c) 舉手形3 d) 俯手形1 e) 俯手形2 f) 捻手形1 g) 捻手形2 h) 捻手形3                                                  |
| 第十圖    | 第八洞菩薩手相各種・・・・・・・・・・・・・・・29                                                                                       |
| 第十一圖   | i)擧手形 j)思惟形 k)捻手形 l)俯手形 m)俯手形<br>キジイル菩薩頭部(天馬洞後壁)・・・・・・・・・・・・・・・・31                                               |
| 第十二圖   | 柱頭飾各種・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・32                                                                                    |
|        | a) 雲岡第八洞東壁 b) 龍門古陽洞南壁 c) 敦煌第百十一洞d) 敦煌第百十二a 洞 e) キジィル財寶洞 f) キジィル合唱洞g) バアミヤアン58m 大佛洞 h) バアミヤン カクラク八角洞i) アジャンタア第十七洞 |
| 第十三圖   | 藤座の變遷・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ 33                                                                                   |
|        | 圓形; a,b) ガンダァラ c,d) ベグラム e,f) キジィル航海者洞 g) 雲岡第八洞 明窓西側 菩薩立像 h) 雲岡第八洞龕傍柱 方形; i)マツラァ j) キジィル洗足洞 k) 雲岡第一洞北壁右龕         |
| 第十四圖   | 第八洞蓮華文唐草文帶・・・・・・・・・・・・・・・・・・35                                                                                   |
|        | a) 斜蓮華文,三つ葉四出文 b) 斜蓮華文,正蓮華文 c) 蓮瓣文 d) 環狀つなぎ文 e) 半パルメット波狀文1 f) 半バルメット波狀文2 g) 半バルメット並列文1 h) 半バルメット並列文2             |
| 第十五圖   | ガンダァラ菩薩頭・・・・・・・・・・・・・・・・・53                                                                                      |
| 第十六一二十 | 上八圖 天 井 圖 版 說 明 圖··································                                                              |

#### 序 章

### 雲岡石窟の調査概要

1

われわれが華北の石窟寺院を調査しようとかんがへたのは、考古學徒としてひとつの大きな理由があった。それは地に即した遺物を研究したいといふことであった。つまり遺蹟の研究であるが、あのころでは、われわれ外國人がシナの土地で發掘調査するといふやうなことは、のぞむべくもないことであった。それで發掘しないでも研究のできる遺蹟といへば、石窟寺院がもっとも都合のよい研究對象であった。1936年春、われわれは河北と河南の省境にある北齊時代(550-677)のHsiang-fang-shan 響堂山石窟を一週間調査しまた河南省洛陽南郊の、北魏から唐代(494-750)にわたる龍門石窟を一週間調査した。それらは、ともに、とりいそいだ調査であったけれども、なにぶん治安情况のわるいことゆる、まことにやむをえないものがあった。それで、そのま、その結果をとりまとめて調査報告書『響堂山石窟一河北河南省境における北齊時代の石窟寺院』を1937年に、『龍門石窟の研究』を1941年に出版した。

Yün-kang 1936年の調査につゞいて翌37年。山西省大同西郊の雲岡鎭にある北魏時代 (460-534) の石窟 を調査しようと計畫した。それは華北諸石窟のうちで最古のものであるばかりでなく、最大のも のであるからであったが、もうひとつの小さくない理由は、この地がまったく平穏無事で、治安の上 の心配がすこしもないからであった。しかし,なほかんがへてみると,この華北最大にして,また 最古の石窟は, その西方文化の色彩が濃厚な點において, またその明朗濶達な人間的表現のしかた において、種々問題をもってゐるし、またひろく喧傳されてゐる。それにもかゝはらず、なんら根 本的な學術調査はおこなはれてゐなかった。1902年,伊東忠太博土は學者として最初の足迹をこ こに印され,1907年,フランスのエデュアァル・シャヴァンヌもこれを調査した。その後,いくたの 學者がこゝをおとづれ, いくつかの業績が公にされてゐる。そしてその起源問題をめぐってガン ダァラ説, グプタ説, あるひは中央アジア説, 乃至もろもろの折衷説が提出されて學界をにぎはし た。木下杢太郎すなはち太田正雄博士は、その間にあって『大同石佛寺』(1922年刊)をあらはし、美 術觀賞の立場からその價値を説かれた。そのうちシャヴァンヌの Mission archéologique dans la Chine septentrionale, Tome. 1 (Paris, 1909, 1915) と,關野貞博士の『支那佛教史蹟』第二卷 (東京1925, 1926年刊) とは,もっとも多くのひとびとの依據するところであった。けれども,これ らがなほ不充分なものであることは、その調査された時代、その調査の意圖をかんがへれば當然な

#### 雲岡石窟第八洞

ことであった。いはば、あの廣大な雲岡石窟は、われわれ考古學徒の基本的調査をまち受けてゐた のであった。

けれども、1937年は不幸な年であった。春ごろから、日華間の空氣がだんだんと騒々しくなっていった。われわれは大陸にわたる機會をまち受けてゐたけれども、とうとう七月七日には盧溝橋事件がおこり、それが「日華事變」にまで進展して、つひにゆけなくなってしまった。たゞかうした動亂のなかにもかゝはらず、大同の石佛に對する保護命令が發せられ、適宜な處置がとられたことは、せめてもの幸であった。そして約一年おくれた1938年の春、玉河のまだとけやらぬ氷をながめながら、その目的地、雲岡石窟をおとづれることになった。けれども著者の一人長廣は事變がわざはひして、つひにゆくことができなかった。たゞをりよく北京に留學中の小野勝年氏が同行して測量發掘等をたすけられ、寫眞の技師羽館易氏も、その助手米田太三郎氏といっしょに撮影にあたられ、北京の拓工徐立信氏も拓本の製作をひきうけられた。それで、これに水野をくはへた總勢五名が四月十四日から作業をはじめ、六月十五日にいたって一應作業を終了した。なにぶん、このころはまだ治安の確立しないときであったから、雲岡鎭の警備隊にあてられてゐた雲岡別墅の一隅に泊めてもらひ、その一廓である第五洞、第六洞をもっぱら調査した。

翌1939年からは長廣も参加することができた。そして京城博物館の有光教一,米田美代治の二氏,當研究所からは北野正男,岡崎卯一の諸氏があらたに参加した。そして總員八名が石佛寺の一屋にとまりこみ,主として第七洞,第八洞,第九洞を調査し,その調査は八月一日から十月十五日におよんだ。かやうにして調査は翌年も翌々年も,終職の前年までつぐき,京城博物館からさらに杉山信三氏,京大工學部からは鈴木義孝氏,そして當研究所からは鹽田義秋,山内啓藏,高柳重雄,戌亥一郎の諸氏がいりかはり立ちかはり参加した。たいてい夏から秋にかけた三個月乃至六個月が,その時期であった。調査の囘數は1938年から1944年まで合計七囘,その間第一,第二,第三,第五一第十一,第十三,第十六一第二十洞の諸大洞を調査した。そして1945年にかけた冬は,なほ残るしごとをつぐけて高柳重雄氏が一人こゝにとぐまり,第八囘の調査を企圖しつゝあったが,つひに戰局が最後の段階にはいったゝめ,その實現をみなかった。そして最後まで調査にしたがった高柳氏は,敗戰ののち,1946年二月に復員歸來した。

<sup>1</sup> これらの調査に関する詳細は、その都度「雲岡石窟調査記」と題し、 當研究所の『東方學報』において發表した。昭和十三年度は第九冊、昭和十四、五、六年度は第十三冊一分、昭和十七年度は第十三冊四分、昭和十八年度は第十四冊四分、昭和十九年度は第十五冊二分に發表した。また全調査の概要は、水野の執筆した『雲岡石佛群』(1944年朝日新聞社刊)において豫報された。

拓本についてはほとんど困難はなかった。拓工徐立信君は響堂山石窟の調査にも同行したし、 北京における拓本の蒐集も手つだってくれた。われわれの仕事を充分にのみこんでゐたので、命 ずるまゝに毎日しごとにうちこみ、1938年から1940年にいたる三囘の調査で、ほとんど各洞にわた る拓本を完了してゐた。それでも、なほできれば、もう一度、最後の年にでも、くはしく點檢して、 足りないものは補ひたいとかんがへてゐたが、それだけはついに實行できなかった。最初の年は 足場が足りなくて困ったが、次年度からはいくらか改善された。それは大同の商務會が協力して材料を貸してくれたからである。

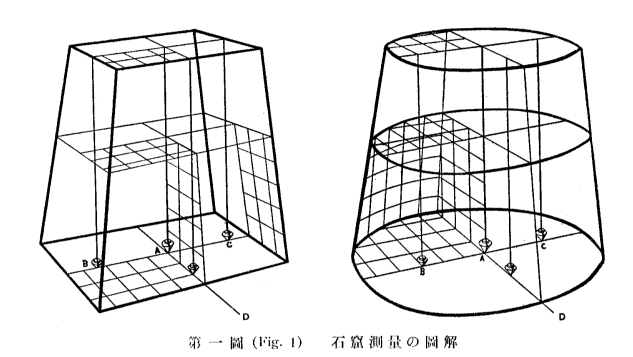
寫眞についての困難は第一に光であった。響堂山,龍門兩石窟の調査には,もっぱらカァバイト・ランプをつかったが,雲岡においては石窟が大きいため補助の程度にしか役たゝず,おもな光はどうしても日光にたよるほかはなかった。それで鏡と障子とを利用して反射に反射をかさねて洞内にみちびき,必要な光線にした。鏡と障子とは村民を傭ってもたせたが,野良しごとに慣れたかれらには,そのこつが容易にのみこめないらしかった。足場の不足はこゝにもあつたが,次年度からはかなり寫眞のための足場がつくられた。それには大同から藩三といふ男をやとってきた。

寫眞撮影に關するもうひとつの困難は掃除であった。 長年のあひだに溜った,こまかい土があらゆる像の上をおほふてゐる。手をおくとすっぽり指がうまってしまふほどの土である。これを拂ひおとすと,そのこまかい土ぼこりが,しばし,たちこめて,しづまるまでかなりながい時間またなければならなかった。それに,はらひおとした土は,決してばかにならぬ量であった。その上,ちらばった煉瓦や土塊や石片まで,とりかたづけてしまふには,ちよっとした發掘ほどのことをしなければならなかった。しかし,1940年,石窟內部にすむ村民たちを洞外に移轉させてからは,かなり掃除もゆきといいたので樂になった。

測量はいま、での經驗があさかったので苦勞した。それに測量具といっても、初年度には五間梯子二っと、釣竿を改造した測量竿しかもたなかった。だから、できたものも測量による製圖といふよりは、寸法を記入したスケッチといふ程度のものであった。しかし、次年度からは、しだいに改良された。それに足場もや、ゆたかになっていった。各洞の基準線をはっきりときめて測量するやうになったので、や、精密になった。その上、人夫たちもだんだん慣れて、その方法をのみこんだものだから、最後の數年間は非常に樂になった。主な石窟は七囘の調査中にたいてい測った。全然手をつけなかったのは第十二洞、第十四洞、第十五洞と西方諸洞である。これも假すに、もう幾年かの年月をもってすれば、だいたい終るものとおもはれてゐた。それから地形圖と分布圖は1940年

度に原田仁氏の手でつくられた。

さて、その最後に確立した測量の方法であるが、それはからである。まづ曇曜五窟のどとき園形圓頂の石窟であるならば、第一に窟内三尊の鼻端に測量竿をあてる。 こゝから、おもりのついた垂直線をたれて、その點 A を床にしるした。つぎに二脇佛の鼻端から垂線をおろして點 B, C とする。それから線 BC へ直角にまじはる線 ADをつくる。さらしたらへ天井のあらゆる點を垂球の線で床におとしてくる。それを BC と AD の主軸から測る。測った點を方眼紙に記入し、その點をつないで圖像をゑがく。周壁については、まづその BC, ADに立つ垂直の面をかんがへる。そし



て、そのBCに立つ垂直面に南壁と北壁とを投影してゑがき、ADをふくむ垂直面に東壁と西壁とを投影してゑがく。われわれはこのBC、ADに平行な面をいくつもこしらへた。(Fig. 1) さうすれば、そこからまがった壁面でも、うきだした像でも、容易に、そして正確に測れる。もちろん、このほかに一定の場所に水平の主軸が必要である。そして、その水平基準が各洞に共通であれば、なほさら、さいはひである。

なほ、それが第七洞、第八洞のやうな方形平頂の石窟ならば、もっとかんたんである。天井の 測量はおなじ方法であるが、四壁の測量は一々中央の 假想垂直面に投影しないでも、いくつかの垂 直面さへつくれば直接に測ることができる。

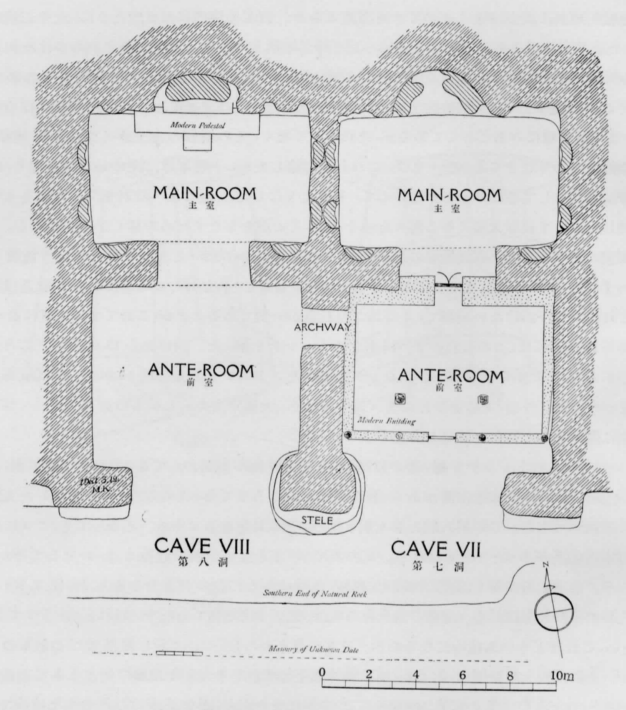
スケェルは原則として1:20 であったが、1:10で測ったこともある。部分圖になると1:10、ある ひは1:5の圖をつくった。まづ現場では方眼紙のうへに記入し、のちこれをケント紙にうつしたの である。 第八洞は1938年に拓本をつくり、1939年に寫眞撮影を了し、1940年と41年にわたって測量した。比較的順調に調査することのできた石窟である。はじめ窟内にはさうたうに、土や石塊が溜ってゐた。 盆外のすみにも崩壊した建物の瓦や塼が堆積してゐた。入口はあとからつけた粗末な石づみの壁があった。 これをとりのぞいて、門わきのうつくしい浮彫神像を撮影することができた。それから後壁上下の大龕は泥土により後世の大修理がしてあった。それは俗悪をきはめること、いま下層本尊にみるごとくであるが、それのみでなく、その補修の泥土がくづれおち、堆積し、實に惨憺たるありさまであった。 まづ、これらを掃除したが、下層本尊は泥のしたの石像も、ほとんど摩滅しつくして心ばかりしかないので、そのまゝにした。 龕のまへの石をつんだ擅もそのまゝに残した。いま後壁大像にみる點々たる小孔は、その泥をもたすための棒ぐひの孔である。

明窓の石づみの壁は寫眞撮影のために、とりのぞきたかったが、とりのぞいたあとの施設をかんがへずには、それを實行することができなかった。しかし、第七洞とのあひだにある隧道はあけた。これはおもひがけない發見で、この二つの石窟が一對であることが、これでまづ確實になった。それから1938年には、この石窟のまへに南北のトレンチを掘った。洞口から15.00mのところに崖のはしがあり、そこから幅1.00mのトレンチを掘った。トレンチの長さは14.00m。1.00mあまり下はまったく碎石の層、そのあひだにまゝ瓦をみるが、大部分あたらしいものばかりで、べつにこの石窟に闘するあたらしい知見をもたらさなかった。

いったい、このトレンチを掘ったのは、洞外にある建物の問題からであった。いま第五洞、第六洞、第七洞には、洞外に水造樓閣があり、第八洞にも近ごろまであったらしく、その崩壊した瓦塼が洞外に堆積してゐた。この第八洞と第七洞とは、前室が天井なしである。どうしても、こゝには最初から木造建築があったとおもはれる。もちろん、いまある第七洞の建物とは、おなじでなかったであらう。前室北壁にみる四段の列孔と、東壁、西壁にみる二段の列孔をみると、榧(たるき)をうけた孔のやうにおもはれる。北壁の大きな方孔は、梁をうけた孔であらう。けれども、さうすると、いったい、これはどういふ建物になるのか。三方に葺きおろした、かけだし屋根のごときものであらうか。それに最大の疑問は、第七洞、第八洞外壁上部にわたる大きな山形の切りこみである。これはいったい、どういふものになるのか。二つの洞にまたがり、妻を正面にしたやうな建物であったのであらうか。その屋根と小さい列孔、大きな方孔列のくみあはせが、いま、なんとも解釋できないのである。しかし、たて建物があったといふことだけは、みとめなければならないであらう。(PL.1)

主室と前室との間には床のうへに, なんらのしきりがない。しかし, そのあたりから17.00mにして切石の石づみになる。 こゝから急におちこんでゐるわけであるが, 第九洞, 第十洞 まへでは

洞外14.00mに切石をしいて斜面をつくってゐる。こゝにはさういふ施設があったのか,なかったのか,發掘が不充分だったので結局わからないでしまった。



第二圖 (Fig. 2) 第七, 第八洞平面圖

## 第八洞

#### 第一章 前室

第八洞は隣接する第七洞と一對をなす石窟である。したがって、第八洞の調査および研究は、第七洞と相關連させ、對比させながらす、めねばならない。いま第七洞には「西來第一山」の扁額があり、第八洞には「佛籟洞」の扁額がかいってゐる。また第七洞は前室に木造樓閣がたってゐるが、第八洞では建物がまったく崩壊してゐる。現在の石佛寺伽藍は第五洞、第六洞まへが中心で、この第八洞までをふくみ、これ以西は伽藍區域のそとになる。第七洞、第八洞が當初一對窟として開鑿されたことは、だれも氣づいてゐなかった。

第八洞の記述のまへに、兩窟の相關關係を一應指摘しておかう。この兩窟は南面して相隣接してゐるのみならず、その窟構造がまったく同一の計畫によってゐる。 さらに、くはしくいふならば、兩窟はあたかも横にならんだ双生兒のごとくである。 兩窟は別々の室をつくってゐるが、合して一となすべき石窟體制をなしてゐる。

- (1) 規模と平面圖の一致。前室には兩窟の中間に大石柱があり,左右兩端に同形の塔のごと きものを彫りだしてゐる。(PL.1)
- (2) 前室壁面の照應。この東壁が千佛列龕であるのに對し,第七洞西壁が千佛列龕であり,第 七洞東壁が浮彫本生圖であるのに對し,この洞の西壁が浮彫本生圖である。(PL.5-7)
- (3) 主室。佛龕配置の一致と照應。北壁大龕二段,東西南壁四段八龕の佛龕配置が一致し,北 壁龕內尊像の配置は,また,たがひに照應する。
- (4) 兩石窟を連結する隧道の發見。(PL. 5, 8)

かくのごとく,この雨洞の一雙であることは,うたがひない。この石窟が一雙窟であることが理解されると,これによって,いろいろの點が容易に説明されるであらう。

〔前室〕 第七洞とおなじく前室と主室とからなり、ともに長方形の平面である。前室には特別に門口も天井もない。前室と主室とのあひだには、拱門があって兩室をつないでゐる。前室の東壁は第七洞と共通の岩壁であり、基部に大きな獸形がある。その他の部分は風化のために消えてしまって、グロテスクな岩肌をみせてゐる。横幅はさうたうにある。上から下まで増減がない。そしてわりにうすい。下の獸形が龜趺を想像させるので、(PL.5、Plan III、V)石碑ではなかったかとおもふ。さうすると隨分と雄大な石碑である。その內壁、つまり、前室の南壁にあたる部分は幅1.00mしかない。がんらい、こゝには東壁より延長した圖像、すなはち千佛龕があったものらしい。外壁西端のつくりだしは、第七洞東端におなじく上ぼそりである。五層または七層の塔で、たかい

相輪があったのかとおもふ。これも、また、はなはだしく破損してゐて、層位のほどはわからない。

前室はほゞ方形の平面をなし,東西の幅,南端で8.64 m, 北端で8.96 m, 南北の幅,東壁ぎわで7.16 m, 西壁ぎわで7.60 mを算する。つまり, 嚴密な方形にはなってゐない。そこに雲岡石窟の特色がある。前室には天井がない。これは第七洞とおなじであるが, どういふ必要で天井をぬいたか, あきらかでない。天井がぬけてゐるだけでなく,前面もまったく吹きはなしである。前室といっても,東西北の三壁にかこまれたゞけである。南壁は東側で1.00 m, 西側で2.00 mの袖をもってゐるにすぎない。各壁は垂直に切りたってゐる。(PL.1-3)

東壁は第七洞の西壁と背中あはせである。その壁面の岡像はひとしく千佛の龕列をかさねたものである。西壁はほとんど剝落してゐるが、その残存部と第七洞の東壁とは構岡が相應し、とも Jātaka に本生の浮彫であることがあきらかである。

「東壁」地上より2.90mまでの部分には、二段に供養者の列像を浮彫してゐる。この供養者像は兩段ともほゞおなじ大きさで、高さ0.92 乃至0.98mを算する。その下に臺のやうに、せまい幅の一帶があり、これには手をあげ、足をあげた躍動天人の列像があったらしい。列像はみな、ほとんど溶けてしまってゐるが、上の二段は僧俗兩樣の供養者であることがわかる。(PL.5, Plan V) この列像の左方、北壁ちかくには、第七洞へ通ずる隧道がある、これは、もと土壁でふさがれてゐた。高さ2.46m、地上における門の幅1.60m、最大幅員2.04mである。このトンネルの發見により、第八洞と第七洞との隔壁のあつさが判明した。現狀では第八洞の壁面が風化してゐるが、これを復原すると隔壁のあつさは、トンネル頂點において1.86mを算する。トンネル内の側壁には、二人づいの供養者立像が彫ってある。このトンネルの天井には中央に外徑0.70mの二重蓮瓣を浮彫にする。 逃離の東西には二體づいの飛天が浮彫されてゐる。これらの彫刻は、あきらかに北魏雲岡式のものに相違ない。(Fig.3) このことは、このトンネルが決して後代にひらかれたものでないことを證明してゐる。 すなはち第七、第八兩洞をむすぶ日的で、石窟開鑿の富初から計畫されてゐたものとおもはれる。(PL.8,9,Plan VII)

二段の供養者列像の上2.90mのところから,千佛の層がはじまり,現在では佛龕十一段がかぞへられる。しかし調査の結果は,當初すくなくも十八段あったものと推定された。各龕の高さは0.40mである。そして,下よりかぞへて第三,第四段には,二段にわたる大龕,高0.90m,幅0.74m,二個をを左右に配し,第九,第十段には同形の龕一個を中央に,また第十五,十六段には二個を左右に配して彫ってゐる。小龕は一段に二十四配列してゐたとおもはれるが,いまは壁面のあちこちに點在して残ってゐるにすぎぬ。その龕形,および佛像のさまは,第七洞の西壁によってほゞ祭することができる。(Plan V)

この壁には,高さ8.00m乃至8.20mのところと,高さ13.00mのところに,小さい圓孔が點々とならんでみとめられる。後世のある時期に木造架構のあったことを想像させるに充分である。果

して, さうだとすると, この梁孔, 小圓孔などは案外あたらしい造作といふことになるであらう。

[西壁] 西壁も上下二部分からなり,東壁とおなじく,腰壁には現世の供養者列像二段と,せまい天人供養者像一段とがある。供養者立像は身長約1.00mあり,主室の方にむかひ,手に莖のながい蓮華をもってゐる。(Plan VI)



上の部分は數段からなる横帶狀の圖像帶が彫られてゐる。最下のものは地上5.29mにはじまる。おのおの帶は高さ約0.68m。これに幅0.25mの唐草文帶がつき,上下の境をしてゐる。おそらく第七洞東壁と同樣に,三種の文樣帶が交互に配されてゐたものであらう。圖像帶は現在六,七段をかぞへることができる。そして圖像は,南端高さ6.00m以上のところに一部分と,北端のこれよりや、上方に一部分とを残すのみである。(PL.6,7) これは半壊ではあるが,あきらかに物語風の表現であり,第七洞東壁とひとしい計畫が,この壁にも行はれてゐたことを推定してよい。

なほ、この壁にも東壁とおなじく、小さい孔の列がある。地上8.00m强のところと、13.00m强のところとに、點々としてよこにならんでゐる。

〔北壁〕 主室に通ずる門口は, 地上の幅3.75m, 最大幅4.00m, 高さ5.76mあり, 上部の角がや」

#### 雲岡石窟第八洞

まるくなった程度のアァチである。明窓はその上にあり、地上8.00mにその下端があり、幅3.74m、高さ4.00m、門口と同様のアァチ形である。明窓、門口ともに外壁にはなんら装飾がない。なほ前室 北壁には、明窓の左右に一對の立像がある。これは西半にわづかに痕迹がみとめられる。その下方に、おなじく立像が一對あったとおもはれるが、いまはまったく消滅してみえない。たゞ第七洞前室の北壁から類推するのみである。(PL.4、Plan III)

小さい孔の列は,高さ8.00mの明窓の下端と,高さ13.00mのところとにある。これは東西壁の孔とまったく照應してゐる。このほか高さ15.00mのところと,3.00mのところにもある。これは東西壁にみいだせない。

〔拱門〕 拱門側壁の幅は現在2.20mである。(PL. 10, 11) 外側が風化のため數十センチなくなってゐる。頂上中央の大蓮華をめぐって,四體の飛天があったが,いまは,わづかに一體,しかもその片腕の一部を残すのみとなった。アァチの曲面にそうて目をさげると,この下には,さらに左右に二體づゝの飛天がある。外側のおのおの一體は破損し,内側のが,わづかに残ってゐるのみである。東側の飛天は立ちあがったやうで,左手をあげ,右手をまげて胸においてゐるが,西側のは,腰をまげ,よこにとんでゐる。(PL. 21—23)

これらの飛天の下には、東側に牛にのった神像、西側に鳥にのった神像を彫刻してゐる。うつくしい神像である。一方は三面八臂、一方は五面六臂、いづれは外道の神々であったらうが、こゝではりっぱに佛徒の護法神である。その下に高さ2.80mの武神像が一對東西に立ってゐる。さらに、その足下に高さ約0.45~0.50mの基壇がある。門神はどちらも風化してゐるが、東壁の方がいくらか保存がよい。頭部にはギリシヤ神ヘルメスの羽をいたゞき、右手にはゼウスの雷斧をもち、左手にはボセイドンの三叉の矛をもってゐる。ゼウスの雷斧は佛徒の金剛杵 Vajra である。これは石は東南東直は

この外側に,もう一體武神像があったらしい。風化はひどいが,おそらく鎧をつけた,正面むきの武將であったらう。みじかい腰鎧と,ひらいた足,腰においた手がみえる。矛をもった神像よりはひくゝ,もう一つ別の臺上に立ってゐる。

〔明窓〕 大きな明窓である。高さ3.90m,幅3.60m。かすかにアァチ形をしてゐる。まはりは すっかり風化すること下の洞口とおなじである。(PL.24)

側壁には基底に山のすがたを彫り、そこに一本の大きな樹木をたて、ゐる。樹木は兩側壁より天井にまでたかくのび、枝葉が天井いっぱいにおひしげってゐる。木の下は二段にわかれて禪定の比丘がゐる。(PL. 25, 26) これと反對の內側には籐座の上にたった天人、もしくは菩薩像がある。高さ2.16m。

#### 第二章 主室 北壁

主室はほゞ長方形の平面である。東西は、南側で9.80m北側で9.40m南北は、東側で5.40m、西側で5.50mである。(Plan I) おくの北壁は上下二層にわかれ、上層は楣拱龕に五奪像を安置し、下層は尖拱龕に一奪の坐佛であるが、破壊がはなはだしい。左右の東西兩壁は、規則正しく四層をなし、各層ごとに二個の佛龕を配してゐる。南壁の門口および明窓の左右は、東西壁の層位にしたがひ四層になり、それに一個づゝの佛龕を彫ってゐる。したがって、東、西、南の三壁に、總數二十四の同形佛龕があるわけである。天井は長方形で、これに梁を彫りだし、六っの格間を區切り、蓮華と飛天とを一面に浮彫してゐる。洞內の保存狀態の一般についていへば、南より北がわるく、東より西がわるく、上より下がわるい。したがって、北壁下層と西壁は、ほとんど風化しつくしてゐるありさまである。(PL.27—29)

北壁は全高12.85mある。高さ6.80mのレベルを境として、上層と下層とにわけられる。 主室各壁は、いづれも前にのめってゐるから、どれも上層になるほど、壁の幅がせまくなってゐる。 それで、北壁は床の面で幅8.90m、上層の床の面で8.53m、天井の接觸部で6.00mである。(Plan IX)

「下層大龕」 中央に尖拱龕をまうけ、そのそと左右に佛立像の龕をおく。中央尖拱龕は、まづ床上に1.61mの壇をつくる。龕の高さ3.94m、幅3.51m、深さはわづかに0.48m。本尊坐佛は、ほとんど溶けてしまって、近代補修の泥像である。とにかく、第七洞と異り、二佛並坐像でなく、たしかに一佛坐像をもって本尊としてゐる。本尊光背も龕の裝飾も、全く消滅して知るよしもない。本尊佛龕の左右も、溶解がはなはだしいが、もとは龕形があった。 西側のものについてみると、高さ0.81mの臺座上に、高さ2.90mの佛立像一軀を彫ってあったことがわかる。 東側のは、ほとんどなんら彫像の痕をのこさないまでに消滅してゐるが、おそらく西側と同樣であつたらう。あるひは曇曜五窟にみるやうに佛ばかりの三體像かとおもはれる。(PL.30B.31)

〔上層大龕〕 楣拱龕のうちに五尊像を彫る。 尊像の破損は第七洞よりひどく,ことに西半がはげしい。 やゝ満足にのこつたものは東壁にちかい半跏菩薩像のみで,他の彫像は顔面も體軀も足も,ひどく風化してしまって,現狀ではみにくい。龕の深さは帳幕のところで測って約2.00mである。中央には倚坐する佛像,その左右には實冠をつけた交脚菩薩像,その左右,すなはち東壁,あるひは亜壁に接する個所には,西面あるひは東面して,やゝ小型の半跏思惟像を彫る。 これらの配置は第七洞と似てゐるが,第七洞とちがふのは,中央三尊が一佛,二菩薩となったことである。 第七洞では一菩薩二佛である。この中央三尊は,龕背のゆるい凹面にそひつゝ,大體として南面して彫

#### 雲岡石窟第八洞

られてゐる。(PL. 32, 33)

中央佛像は足をひらいてゆったりと倚坐してゐる。破損がはなはだしく,いくらか原形を残してゐるのは,頭部と左手と左足のみである。やすらかなこの姿勢には,ひとつの表情がそなはり,平凡でない。左足の膝には特殊な突帶の衣文があらはされてゐる。(PL. 34, 37A)

左交脚菩薩像は,ほゞその全貌を存し,顔の大體もほゞうかゞふことができる。大きな,いはゆる三面實冠をいたゞき,うつくしい手首がのこってゐる。胸の瓔珞も,やっとわかる程度であるが,耳朶からさがった瓔珞は,ひとつひとつ玉がみえるほど,よくのこってゐる。(PL.35)

右交脚菩薩像は、まったく溶解して原形をとゞめない。 兩端の半跏思惟像では、西側はほとんど風化して、なにもなく、東側のものについて觀察するほかない。 この像は北壁ではあるが、龕のはしにあるため、ほとんど90度ちかく同轉して西面し、幕の蔭にかくれてゐる。(PL. 36, Fig. 4)

中央本尊の足下には獅子がうづくまってゐる。たゞし右側の獅子は原形をとゞめないまでに破損してゐる。左側の獅子は頭を本尊の方にむけ,前足をひらいて左右につっぱってゐる。 要する に寫實味はなく説明的な彫刻であるが,その力づよい,たくましい表現は,まさに中國の傳統といふほかはない。(PL. 37B)

これら五奪の光背はよくわからない。なにしろ,このせまい龕中に五奪が ならんでゐるのだから,光背は重なってくるであらう。火焰のふちをもった本尊の大きな擧身光背があり,交脚菩薩の小さい頭光がある。 半跏像には光背がなかったのか,比較的保存のよい頭のまはりをみても,なんら彫刻のあとがみえない。本尊倚坐佛では圓光に蓮華をきざみ,その外圏に小化佛を配したことが,からうじてわかる。(PL. 33)

〔上層龕楣拱額〕 つぎに龕外の楣拱額の浮彫裝飾をみよう。これは三段にわかれる。 上段は十四個の尖拱小龕よりなる。高さ0.68m,そのなかに奏樂天人を彫ってゐる。 高髻の天人で,だいたい膝から上があらはされ,あたかも高樓の欄杆からみおろしてゐる樣子である。 左右それぞれ七體づゝ,いくらか中央の方に顏をむけてゐる。 東端から(1)舞踊形,(2)舞踊形,(3)小鼓,(4)細腰鼓,(5)竪笛,(6)排管,(7)横笛,(8)琵琶,(9)琵琶,(10)箜篌,(11)不明,(12)竪笛?,(13)角笛,(14)舞踊形となる。(PL.38)

楣拱額の第二段は、まづ水平の中央部、なゝめにさがる菱形部、また水平になる 雨端の翼部よりなる。中央部は六個、菱形部は二個、翼部は一個、都合十二個の框にわかれてゐて、そのなかに一體づゝの飛天が彫られてゐる。飛天はたがひに左右より中央にむかひ、身體をまげ、足の位置、手の位置をそれぞれかへて變化をつけてゐる。(PL. 38, 39)

**楣拱龕の下段、つまり第三段は帳幕になる。いはゞ一種の垂帳である。 それをたくりあげて、** 

<sup>1</sup> といでいふ小鼓は腰にさげて兩方からうつ、小さい太鼓である。いま、かりに小鼓とよぶ。細腰皷は胴のほそいつゞみ形である。排管は長短の管をならべた、つまり籥である。以下この稱呼にしたがふ。



第四圖 (Fig. 4) 主室北壁 左脇侍 半伽菩薩像

いくつかにむすび、楣拱の緣飾としてあるのである。帳幕のむすび目は中央に一つ、左右に四つづつ都合九つある、そして、そこに漢代以來の獣面飾を浮彫にしてゐる。こゝには幕をしぼった布片のはしが、二つにわかれて、たれさがってゐる。兩端にちかづくと幕がさがってくるので、そのあひだに餘裕ができたゝめか、ひとつの飛天が浮彫にされてゐる。(PL.39) 西側は破損して、この部分がない。さらに幕がさがって兩壁につくところになると、こゝには侏儒形の人物がつくられてゐる。西側のものはほとんど磨滅してゐるが、それでも幕を背にし、兩足と兩手とを幕につけた跳びこみ型の姿勢、しかも、ずんぐりして侏儒形の天人であることが祭せられる。 東側はよくのこってゐるが、しぼった帳幕にだきついた奇妙なポゥズである。 背中と臀部とをみせ、そのうへ顔もこちらにふりむかせてゐる。左手はまげ、右手をあげて帳幕に密着してゐる。(PL.40)

いまこのあたりには,一面にぬられた朱がある。龕底の朱と同様,オリヂナルなものとおもふ。

#### 第三章 主室 東西壁

東壁と西壁とは並列の二龕を四層にならべてゐる。その各層は南壁の四層に相應じ、また北壁の上下二層とも相照應する。各層のあひだには帶狀の緣飾があり、上から順にみると、(a) 蓮瓣文帶、(b)波狀唐草文帶、(c)半バルメット連續文帶の三種、それからこの洞ではわかりにくいが、第七洞からいふと、もう一つ(d)バルメットによる環つなぎ文帶がある。(PL. 41, Fig. 14) これらは、みな南壁へつゞく。西壁は全面的に溶解してゐて明瞭でないが、おそらく同樣であったらう。この四種の装飾帶は、また第七洞でもおなじ形式がもちひられてゐる。下層から第一層、第二層と名づけると、第四層にいたり、第一層の下には、もうひとつ溶解のはなはだしい供養者列像の層がある。なほ第四層の上には、天井にちかく蓮瓣文帶があり、その上に小坐佛をならべた一層があり、これも南壁、西壁につゞいてゐる。龕なく、たゞ舟形の擧身光をおふ。東壁では小坐佛の數は七體である。この小坐佛列像の上に三角垂飾帶があり、それからたゞちに天井につゞいてゐる。

東壁は壁の高さ平均12.26m 西壁は12.43m あり,いづれも北壁にちかづくにつれ0.20mばかりたかくなってゐる。南壁と接する隅の線はほゞ垂直にちかいが,北壁に接するところは下層になるほど壁の幅がひろい。これは北壁が下ほど後退してゐるからである。東壁,西壁とも第四層上端では幅4.16m,第一層基底では東壁5.76m,西壁5.60m を算する。 壁面が建築物のごとく規則たゞしい垂直でないことは,これだけであきらかであらう。(Plan I, II) なほ第三層の基底は北壁上龕の基底と高さをひとしくしてゐる。 すなはち四層の內,上二層は北壁上層と相應じ,下二層は北壁下層と相應ずる。また第四層から第二層までは,二個の龕が上下に正しくそろふが,第一層の兩龕は上

三層の龕中心線からはづれて、北壁の方に偏在してゐる。 これは第一層が北壁の後退によつて、幅 ひろいためである。(PL. 41-43)

〔東壁第四層〕 二つの尖拱龕が相ならぶ。龕頂までの高さ2.12m。龕の幅, 南龕 2.10m, 北龕 2.34m兩龕の境および南北兩壁との境には籐几の柱があらはされ, 拱端の龍がこの上に立つ。第七, 第八兩洞ではこの籐几にかたどった柱が, さかんにつかはれてゐるのは 注意に 價する。 もともと, この柱は決して籐几ではない。 中國では形體の上で籐几の影響をつよくうけてゐるけれども, 實は柱頭飾であつて, 柱身の略されたものである。 柱身の略されるわけは, また別のところであきらかになるであらう。兩龕內には, ともに結跏趺坐する佛像を彫る。 大きな肉鬐をつけた頭には頭髪をあらはしてゐない。(PL.43) 南龕の佛は, 右手を胸にあげ, 掌をみせた擧手形, 左手は手首をまげて膝におく捻手形で, 掌中に衣端をにぎってゐる。(PL.44,45) 北龕の佛は, これに對し, 右手はあげてゐるが掌をうちにむけ, 左手は衣端をとるが掌をさげて俯手形にする。これは意識的に兩者の手をちがへたのである。 南龕の佛の手相はふつうであるが, 北龕佛の手相は實に異例である。(PL.46,47) 衣服は, ともに偏袒右肩である。しかし, 右肩が全然あらはであるといふのでなく, 衣の一端が大きくこれにかいってゐる。

南龕の佛像には大きな擧身光がある。擧身光のうちにみる, ゑがいた頭光などは, いつのものともわからない。なんの裝飾もない大きな光背で本尊をゆったりとさせ, その上で, その外まはり上方に, 二飛天を彫る。二飛天は, 左右から手をのばして香爐 (南龕), または天蓋 (北龕)をさいげてゐる。その下には左右おのおの三段にわけて, 小形の供養天人を彫ってゐる。

拱額の兩端には、まづ龍のかざりをほどこし、龍身は拱梁となって上によこたはる。 龍は頸をまげてふりかへりながら、兩脚で仰蓮華座の上に立つ。(PL. 48) そしてその蓮華は籐几の柱上にのってゐる。 拱額には南龕に十體の飛天があり、北龕に十五體の小佛がすはってゐる。 なほ、この上の三角形のあひまには、比丘形の合掌供養者を左右三體づゝ彫ってゐる。

「東壁第三層」 二つの楣拱龕がならび,その中間と兩端とに,四層になった重層柱がある。(PL. 43) 龕頂までの高さ2.14m,南龕の幅1.60m,北龕の幅1.90mである。重層柱の柱頭には半パルメットの承花があり,まんなかに童子の頭部をのぞかせてゐる。各層には小佛を二體づゝ並置し,最下にうづくまった侏儒を彫る。これがおもい重層柱をさゝへてゐるのである。

兩龕の內部には、三尊形式の佛像が彫ってある。南龕は五成の須彌座をまうけ、その上に三尊佛を安置する。座の兩側には獅子を彫ってゐる。この須彌座の上に、さらに小形の須彌座を彫り、本尊の交脚佛は、これに腰をかけてゐる。この二重寶座の方式は、他に類をみないものである。これろみに第七洞の東西壁第三層をみると、それらの交脚佛は、須彌座ではなくて、四角の座に腰をおろしてゐるし、坐佛は須彌座の上にすはってゐる。この第八洞の東壁第三層南龕だけが、いま二重に須彌座をまうけてゐるのである。(PL.49)

#### 雲岡石窟第八洞

本尊は兩肘をはり、右手は擧手形、左手は捻手形で衣端をとつてゐる。 偏袒右肩であるから、もちろん右の脇は透いてゐる。ところが、この佛は左脇も衣が身體に密着してゐるので、すいてゐる。 胴がほそく、腰がふとく、さらに膝がひろく張ってゐる姿は、實に悠然たるものである。 須彌座を二重につくったせゐか、交脚がすこし寸づまりになってゐる。しかし肢體、頭部は他の諸佛と大差のない大きさになってゐる。(PL. 50)

擧身光は無地,そのそとに高さ1.00mほどの脇侍菩薩が立ってゐる。兩菩薩像はともに三面實 冠をいたゞいてゐる。顔はまるく溫和な表情をあらはし,少女のごとき可憐さがある。 衣文も頸 飾も線刻であらはし,したがって,まろやかな肉體がぢかにうかゞはれる。(PL.51,52)

楣拱額は前額部と左右の菱形部との四つの區劃とからなり、それぞれにずんぐりした飛天を 彫りこんでゐる。下部は帳幕をたくりあげたやうに、いくつかの弧狀ができてゐる。

三尊佛の須彌座の下には、その兩脇に獅子がゐる。そとにむかって頸をのばし、前脚を强くつっぱってゐる。後脚はよくみえないが、腰をおろした蹲踞形である。この獅子の彫り方はあさい浮彫である。北壁本尊の獅子とは、かなりちがってゐるが、しかし寫實的ではない。 するどい稜のたった浮彫である。(PL. 49)

北龕もおなじく三尊佛であるが、臺座をまうけず、床の上にぢかに彫ってある。本尊は丸顔で、大きな丈だかい肉髻をいたゞき、長大な耳をもってゐる。光背は大きな、無地の擧身光が、あさくしめされてゐる。光背のそとには兩脇侍が立つ。高さ約1.00m、冠はなく高髻がしめされ、身體の姿勢は南龕と同様である。楣拱額の裝飾は南龕と同じで、四つの區劃といひ、帳幕といひ、まったく同様である。たゞ南龕よりも飛天のからだが、のびのびしてゐる。(PL.53-55)

〔東壁第二層〕 尖頂のアァチ龕二個をならべてゐる。龕頂までの高さ2.20m, 幅は南龕2.00m, 北龕2.10m。龕額の兩端には龍の上身をあらはし,この龍がふむ傍柱は草花の束からなる。 南壁拱門わき花束の,一歩前のかたちである。(PL. 42, 65)

南北兩龕とも本尊は臺座なく、龕内の床にすはってゐる。本尊はともに右手をあげ、左手をひねって衣端をにぎってゐるが、北龕は掌をふせ、南龕は掌をみせてゐる。

本尊の兩脇には、龕のそとまで、はみだして、左右二體づゝの跪坐供養者像がある。坐高0.80m。いづれも腰をうかせて長跪し、兩手になにかさゝげてゐる。 南龕四人は、いづれも鉢をさゝげ、四天王奉鉢の場面であることがあきらかである。 北龕四人はとがり帽をつけた俗人である。 麨蜜をさゝげる商胡であらう。 四天王は實冠をつけ、光背をおふが、商胡には光背なく、折り襟のコォトをつけてゐる。 北龕の佛はこれに應ずるごとく、左手に鉢をもってゐる。(PL. 59, 63)

すなはちこの兩龕の象徴するものは、シャヴァンヌが指摘するごとく、佛傳中の物語である。釋 迦が菩提樹下に成道し、禪定に入ってから七日目のことである。樹神が不動の佛に對し食を献ずる ものを求めようとおもひ、山の一面をすぎゆく五百人の隊商の牛車をみな躓かせた。 商主たる提 謂Trapuśa と波利 Bhallikaの二人が、樹神から佛に食を献じて、大福を得よと教へられたので、麨蜜を和して樹下にいたって佛にさゝげた。このとき佛は、心ひそかにおもつた。それは過去の諸佛が、人の施物はみな鉢をもってうけ、他の修行者のどとく、手づかみで食しなかったことである。佛のJamunā この自念を知って、四天王はたちどころに額那山上にとんできた。すると四天王の所念に應じて、石中から四つの鉢が自然にあらはれた。四天王は、おのおのその一鉢をとって佛にさゝげた。佛はそのうちの一つをとれば、他の三天王を不快にさせるかも知れないとおもひ、一時に四鉢をうけた。佛はそれを左手のうちにおき、右手で按じて四鉢を合成し、一つの鉢にして四際を現ぜしめ、麨蜜をうけた。そして商人たちに歸依佛、歸依法せしめ、またいまに僧衆ができるであらうから、そのときは歸依僧すべしとおしへ、なほ食物を献じた功徳によつて、無量の福徳をうけるであらうことを説いた。。

跪坐供養者の上には、龕の内壁にそうて小形の供養天人がゐる。左右二體づゝ,あさい浮彫である。それから、その上の方に、拱梁にそうて、左右二體づゝの飛天がゐる。飛天たちは中央に華麗な蓮華、あるひは香爐をさゝげてゐる。ちゃうど、これらを本尊の頭上にかゝげ、佛德を禮讚するごとくである。このモティフは、とほくインドにあり、中央アジアにもあつた。これらの飛天は手をたかくあげ、額を挺して潑溂と飛ぶすがたである。 共額中には、南龕は八體の供養天人像を彫り、北龕は九體の禪定坐佛を彫る。(PL. 61, 66)

第二層北端には北壁とのあひだに、なほ幅1.00mほどの空所がある。いま剝落しながらも、こ Kapila-vastu まかな浮彫が残ってゐる。上の屋根形のなかは迦毘羅城の宮中である。太子の妃ヤショダラァが Siddhārtha ねてゐる。シッダァルタ太子はやをらおきいで、まさに家をすてようとする瞬間である。下の剝離 したところは、城をで、馬をとばしてゐるところである。(PL.67)

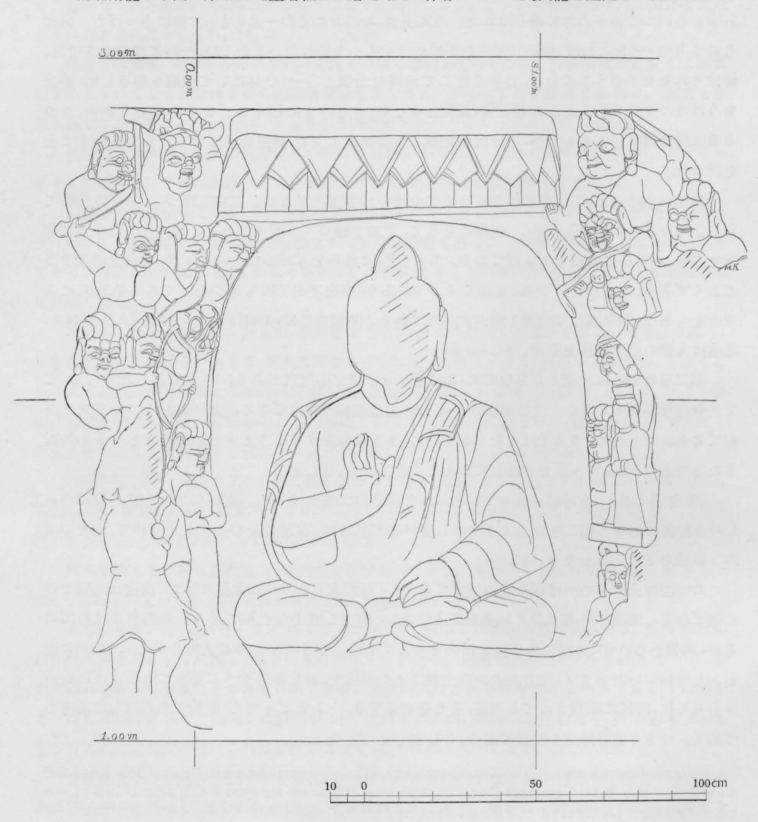
〔東壁第一層〕 重層柱によってしきられた南北の二龕よりなる。龕の高さは1.85m,幅は南龕1.90m北龕2.00m。第二層以上よりすこし廣いのであるが,重層柱をひろくしただけで,龕そのものゝ幅はあまりかはらない。(PL.68)

この層は上からいへば楣拱龕のはずであるが、楣拱龕であるのは北龕だけで、南龕は天蓋だけの龕である。南龕の本尊はひくい臺座の上に坐し、擧手と俯手の手相である。頭部がこはれてゐるが、內髻からいって佛頭であることはあきらかである。彫りのない擧身光背のそとに、天蓋の左右から床面にいたるまで、左右おのおの十體ほどの群像を、おしあふやうに彫ってゐる。だいたいからみると、四段に配列されてゐるが、その奇形怪貌は、いふまでもなく、魔衆をあらはしてゐるのである。つまり釋尊降魔の情景である。(PL. 69, 70, Fig. 5)

1 吳の支謙譯『太子瑞應本起經』(大正大藏經,第三卷 p. 479) 卷二。おなじ話は西晋の法護譯『普曜經』(同書,同卷,p. 526) 商人奉製品第二十二,劉宋の求那跋陀羅譯『過去現在因果經』(同書,同卷,p. 643) 卷三等にもみえ,有名なはなしである。のみならず,唐の道宣の『續高僧傳』卷一によると曇曜に關係のふかい曇靖が『提謂波利經』といふ經典までつくつてゐることが想起される。

北龕は、はなはだしく溶解してゐるが、三尊佛の楣拱龕である。 楣拱額中の合掌の飛天、手をあげた飛天はそれぞれに、のびやかにとんでゐる。 こはれた脇侍菩薩のおくに、なほ高髻の菩薩形がみえる。 やはり天人といった方が適當であらう。 まるくふかく彫りだしてゐる。(PL.71)

南北兩龕の中間に彫られた重層柱は三層をなし、各層に二つの尖拱龕を並置し、それにおのお



第 五 圖 (Fig. 5) 主室東壁 龕降魔

の小坐佛をあらはす。一方は通肩禪定の佛,他方は偏袒禪定の佛である。第二層の層柱とは形式を異にしてゐる。各層の屋根には天蓋狀の三角垂飾を線刻してゐるが,これも第二層ではみられない。層柱の上部にはアカンサスの葉から變化した棄花を浮彫にする。これは左右四葉づゝからなり,中心の葉は渦形になり,その上に合掌する童子をおく。 もとより,その意味をいへば蓮上の化生から出たのだか,そのかたちは,むしろ比丘といった方がより適切である。各葉は輪廓にそってつよくあがり,中心にむかっていくらか凹むやうになってゐる。第三層の層柱と同じであるが,より豪壯である。層柱の幅ほ × 0.80m。(PL. 68, 69)

〔東壁最下層〕 第一層の下は床まで2.00mある。ひくい臺座をつくり,この上に供養者の列像を彫る。全面的に風化してゐるので明瞭を缺くが,おほよそ八,九體の人物を彫ったらしい。まんなかの層柱の下に,兩手をあげた像が立ってゐるが,第三層同樣に侏儒の像とかんがへられる。 その左右の,片手をあげ片足をあげたものは,おそらく武人像であらう。この形式は雲岡でも中央の各洞にその例が多い。(PL.68)

〔西壁各層〕 腰壁から第一層,第二層,第三層,第四層まで全體とけてゐて,彫刻として完全なものはまったくない。たゞ第四層南龕のみが本尊頭部と拱額とをわづかに残してゐるのみである。しかし,よくみると,第一層より第四層までの龕形の配置は,東壁とまったく同様である。すなはち,第一層は楣拱龕,第二層は尖拱龕,第三層は楣拱龕,第四層は尖拱龕となる。 各層の境界に装飾帶をおくことも,東壁および南壁におなじである。(PL. 72, Plan XI)

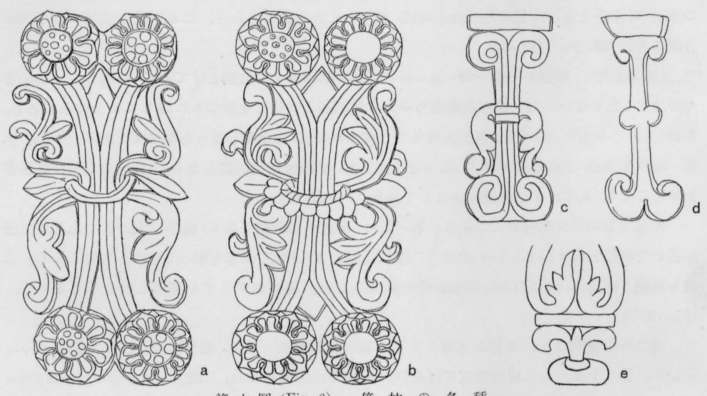
佛像は第四層が坐佛形式である。第三層は, 南龕が交脚像であり, 坐高1.22m, かの東壁第三層南龕の交脚佛とほぶひとしい。やはり二重に臺座をまうけて, 本尊を彫ったものと推定される。北龕も東壁と同様に, 臺座のない結跏趺坐の佛像らしい。 脇侍のやうすも 東壁とおなじであらう。 (PL. 73, 74)

第二層は臺座のない坐佛を本尊とする。 脇侍は東壁のごとく, **龕外**にはみだして**跪**いてゐたらしい。すくなくとも三尊佛形式ではない。 東壁では四天王奉鉢, 二商主奉蜜であったのだから, なにかそれに對應する圖像とかんがへられる。

第一層も本尊が坐佛である。 脇侍および拱額部はまったく消滅してゐる。 東壁には降魔圖があったのだから、こゝにはそれに對照的な佛傳中の圖像があったのであらう。

#### 第四章 主室 南壁

「南壁拱門」 南壁中央は下に入口があり、上に明窓がある。(PL.75) どちらも大きく、上が平らで拱門といふよりは隅まるの方形である。 拱門の頂點がおさへられて水平にちかいのである。 門口の高さは 5.42 m, 幅3.70 m。(Plan VIII) 門の上には拱額といったやうなものはなく、半パルメットを並列した緣かざり、すなはち拱梁がある。(PL.86) これは南壁第二層の下緣より起ってをり、下に蓮華の花束があって、これをうけてゐる。(PL.108、109) この花束は拱門から遊離してゐるや



第 六 圖 (Fig. 6) **傍 柱** の 各 種 第 八 洞 a)拱門西脇。b)拱門東脇。c)東壁第二層中央。d)南壁第二層西籠 中央アジア e)キジイル合唱洞樂天列籠傍柱。

うにみえるが、實は拱門の傍柱なのである。たゞ上下の渦文が大きくなったゝめに、豪華な蓮華文となっただけである。そのことを知るためには、東壁、また南壁の諸龕の傍柱をみればあきらかで Kyzil あらう。さらに、さかのぼれば中央アジア、キジィルの合唱洞 Höhle mit dem Musikerchor にある。 (Fig. 6) 拱梁の左右には二體づゝの奏樂天人が彫ってある。上には合掌供養の童子たちが上半身をのぞかせてゐる。總計十一體、まんなかの一體は正面むき、左右の五體はそれぞれ中央にむかってゐる。

1 A. Grünwedel; Altbuddhistische Kultstätten in Chinesische-Turkistan, Berlin 1912, Fig. 124.

奏樂天人は、むかって左が竪笛をふき、また琵琶をもって飛行し、右が腰鼓をうち、また横笛をふいて飛行する。(PL.91,92) これらはいづれも丸顔の童子形である。上半身は裸體、下半身はわづかに腰部をまとふだけである。よくみると、たゞ西の横笛樂天だけがちがって、下裳をつけてるるやうである。どれにも圓光背はない。

拱梁の上,明窓の下は横ながい長方形の一廓をなし,六人の天人がなかにゐる。(PL.86) 高さ 1.50m,横4.20m。上にながい楣のやうなものをわたし,その兩端にふとい柱をたて、ゐる。楣はほそい東で仕切り,十六の方形をつくり,その一々に蓮華の花を彫ってゐる。ま上からみた蓮華,な、め上からみた蓮華,それを交互に配してゐる。楣の下には帳幕がしばられて,七つの弧をゑがいてゐる。

龕内の天人は六人,高髻で圓光をおふてゐる。板の頸かざりと腕輪下裳と天衣をつけるのみで上體は裸である。合掌と合掌でない天人とを交互に配し,そのすはり方は實に自由自在である。雲岡において,もっとも自由なポッズをした像である。のちの加彩もあるとおもふが,朱彩がいたるところに残ってゐる。(PL.86─90, Fig.7)

「南壁明窓」 南壁の明窓は、その兩角に合掌した天人の立像がある。(PL. 80-83) その實冠をつけ、圓光をおふた端正なすがたは菩薩ともかはらない。高さ2.16m。それがたかい籐または竹の椅子の上にたつ。總高2.92m。なゝめに内の方をむいてゐる。この頭上に反轉した龍がゐる。(PL. 85) 胴をながくのばし、明窓の拱梁になってゐる。天人像はこれをうけたかたちであり、自然に、拱門わき柱の役をする。つまり、古代ギリシアにみるやうな人像柱である。これは第九洞、第十洞でもまねられ、また第十二洞にもある。

人像柱の上の龍は拱門のふちにそうて、龍身、龍尾をながくのばし、中央でその尾を接してゐる。龍頭はみごとにきざまれ、龍身はたくみに反轉され、こゝには漢魏以來の傳統が生々とあらはれてゐる。龍身の上は禪定佛の列像になる。(PL.84、85) 大きな擧身光のあひだに、まるまるとした合掌の化生がのぞいてゐる。そして、その上には三角垂飾の一帶と、その上に長押やうの一帶とがある。これらはみな東壁、西壁に連續してゐる。

〔南壁東西部〕 まへに指摘したごとく、南壁は中央の門口と明窓とをはさんで、東西におのおの四段の佛龕がきざんである。(PL. 76 79) まづ床にちかい腰壁は供養者の列像である。東西それぞれ三體づゝ。表面はすっかり溶けおちてゐるが、そのうちに右手をあげ左手を腰にあて、右の方をながめた姿勢がうかゞはれる。 すくなくとも、この拱門の雨わきだけは、おそらく武裝の神像であらう。(PL. 108, 116)この腰壁についで四段の佛龕をつくる。 それは、まったく 東西壁の四段と相應じ、各段をわかつ唐草文帶も、たがひに相連續してゐる。

〔南壁第四層〕 明窓をはさんだ東西の龕は、ともに楣拱龕である。(PL.97,110) たゞ普通の楣拱龕とちがったところは、左右の兩翼がない點である。 これは窟頂にちかいため、壁面が急にせま



第七圖 (Fig. 7) 主室南壁供養天像

くなってくるためであらう。もっとも側壁のばあひは、北側は漸減してゐるが、南側は南壁がほとんど垂直であるため、あまりせまくなってゐない。

水平の楣はおのおの三つに區分され、それに飛天を彫ってゐる。東龕では東の二體が西にむかひ、他の一體が東にむかふが、(PL.97) 西龕ではちゃうどこの反對になってゐて、(PL.110) たがひに 照應してゐることがよくわかる。楣額の下には帳幕があり、本尊はどちらも須彌座の上に腰をおろした交脚菩薩像である。 實冠をいたゞき、三種の頸かざりをかけ、腕輪をつけてゐる。 本尊に多少の相違がみとめられるが、俯手形の東龕 (PL.98)と、捻手形の西龕 (PL.111)とのちがひ、蓮華の趺座をもつ東龕と、それをもたない西龕のちがひなどが大きく注意される。 面相といひ、手といひ、脚つきといひ、東龕にくらべると西龕の方がひきしまってゐる。

龕内はどちらも大きな擧身光で、まるい頭光をもたない。擧身光のわきに、ひざまづいた合掌 天人が、それぞれ三人づゝをり、その上に飛天がとび、その下に合掌の供養立像がある。これらは 一々、東西兩龕に一致し、たがひに参照してつくられたことがわかる。龕傍の籐几やうのものは、龕 傍の柱、もしくは臺である。東壁南龕、もしくは西龕南龕の臺がこゝまでのびてゐるので、この龕は 楣額と帳幕のみである。

〔南壁第三層〕 東西ともに天蓋を彫りだし、その下に三尊の坐佛をおく。(PL.99,112) 天蓋はた、梯形の笠形から、三角飾がたれさがってゐるばかりの簡單なもので、これに帳幕がたれさがってゐる。本尊は、東龕が高さ1.45mで、西龕が1.39mである。どちらも高さ0.24mの、ひくい蓮座にすはってゐるが、一方はた、平たい蓮瓣であり、他方はや、浮彫ふうの蓮瓣である。これはやはり一對として變化を求めたものであらう。

本尊の左右には可憐な脇侍菩薩が立ってゐる。東龕では,本尊蓮座とおなじ表面に,菩薩の蓮座をあさく彫ってゐるが,西龕では,なゝめにひきこんで,あさく彫られてゐる。しかし,これら四體の脇侍菩薩は,寶冠に獅子面をつけることにおいて,まったく一致 てゐる。(PL. 101, 102, 113)

脇侍の上は、東龕に合掌天人像、西龕に合掌比丘像をつくる。東には一人の飛天があって、天蓋のわきを翔けてゐるが、全體としては、たがひに對應して、つくられたものとみとめられる。(PL.99、112)

「南壁第二層」 東西とも尖拱龕であるが、西龕のアァチはほとんど圓形である。(PL. 103, 114) 拱端には獣形があり、その下には大きな皿板やうのものをおき、渦卷のついた柱をたてる。 渦卷は 柱頭だけでなく、柱基にもある。 中央にはひきしばった紐のごときものがあり、そこから半バルメ ットの唐草がそりかへってゐる。 西龕ではその唐草がない。 そして東龕でも、西龕でも側壁に接し たところは、この形式の柱がなく、例の籐几のやうなものが、側壁の南龕と共用のかたちであらは れてゐる。 拱額のそとは、どちらも比丘の合掌をいれてゐるが、拱額内は東龕に飛天像があり、西 龕には坐佛の像がある。 それはたがひに違ってゐるけれども、充分に他方を考慮しての作で、たが ひに照應してゐるわけである。

龕内の本尊は臺座なしに床の上にいきなり彫りつける。結跏趺坐, 偏袒右肩で, 擧手と捻手の手相である。(PL. 104, 115) 脇侍菩薩はない。擧身光が龕いっぱいにひろがり, そのあまったところに, 小形の供養者像が二段にしめされ, その上に左右二體づいの天人がとんでゐる。(PL. 105—107, 114)

〔南壁第一層〕 拱門わきの、この層は上三層とちがひ、拱門のわきに大きな拱門柱にあたる蓮華の花束があるから、龕の楣拱額も翼部がない。(PL. 108, 116) 水平の部分だけで、それを方形に仕切り、ないめ上からみた蓮華と三つ葉の四出形とを交互に彫りこんでゐる。その下に三つの弧になった張幕がさがってゐる。

龕底は他の諸龕よりあさい。彫像はかなり溶解してゐるので明瞭にしがたいが、東龕ではむかって右に大きな坐像がある。(PL. 108)。頭部は缺損してゐるが、まるい頭光をおひ、僧衣をきてゐることがめづらしい。まさに偏袒右肩である。まづこれが本尊格であるが、佛像ではなく、僧形であることが異例である。右手をあげ、左手を腰にあてゝゐる。右脚は折って趺坐してゐるが、姿勢からみると左脚はのばしてゐるらしい。いかにも右側の誰かに話しかけてゐるやうすで、その右側には、たしかに、なにかの像があったらしい。これら主尊の背後には七、八體の小像があり、みな高髻の合掌供養者である。

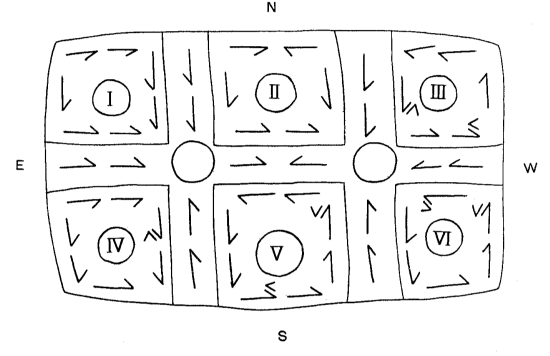
これに對し西龕は、なほ溶解がはなはだしい。(PL.116) やはり僧形が主像で、ひくい矩形の臺座にすはる。おそらく左脚をたれた半跏像であらう。これも手をあげて誰かにむかふ。むかひには一、二の小像があったらしい。全面的に溶解してゐるけれども、童形ともみえる口をあけた小像がのこってゐる。それが話しかけるやうに主像にむかって手をあげてゐる。この僧形の上脇には三人の俗體供養者がゐる。みな烏帽子ふうの三角頭巾をいたゞいて合掌し、合掌の手に蓮の蕾、もしくは珠をさゝげてゐる。服裝は胸まへで襟をあはせた穿袖のコットであらう。

この東西龕が、いかなる説話をかたるかは明らかでない。第七洞の同様な壁面には、東西に相應じて維摩居士と文珠菩薩の像があった。それは、もとより『維摩經』に取材した問答像であったが、Sariputra これもまた、さうした一節をあらはすものに違ひなく、僧形は舍利弗の像でないかとおもふ。

#### 第五章 主室 天井

天井は東西に一本、南北に二本の梁がとほってゐる。そして自然に、六つの方形區劃をつくる。 梁の幅は約0.60mあまり、その十字に交叉するところに直徑0.60mほどの蓮華がある。したがって、 梁そのものは七つの區劃にわけられてゐる。(PL. 117, Plan XIII) さて、この六つの格間は、折りあげのやうになってゐて、0.15m乃至0.30mの高さをもつ。大きさは、かならずしも一定せず、また正しい方形でもない。 角がまるくなり、また梁がふくらんでもゐる。 そのいただきは、それぞれ方形になってゐて、これに隅がけの石がわたり、さらに隅がけの石がわたることになる。 かくて中央にできた八角形のうちに大蓮華を浮彫にしてゐる。 要するに、これは持送りの組上げ天井である。

各格間の折りあげの部分と梁の上に、飛天が彫られてゐる。いま六つの區劃を、北がは東端からI、II、III、南がは東からIV、V、VIとかぞへる。飛天の走向は、ながい矢であらはし、ふりかへった頭のむきはみじかい矢でしめすと、圖のごとくになる。(Fig. 8) 大蓮華をとりまきながらその向きは



第八 周 (Fig. 8) 第八 洞天井略 圖

いろいろであり、各區の飛天の數も不定である。 梁上の飛天は東西二つの蓮華が中心となり、みなこれにむかって集中してゐる。 たゞ中央梁上の二體は香爐をさゝげて、左右から相對してゐる。 まったく全體がシムメトリカルに統一されてゐる。ところが、たゞ東梁南半の二飛天が西を上とし、東を下としてとんでゐるのは、正しいシムメトリカルにならず、奇妙である。 しかし第七洞では、まったく無計畫で、それをおもふと、むしろこゝのは整然としてゐるとおもふ。

さて飛天はいづれも共通な容貌風姿をしめしてゐる。高髻にゆひ, 圓光をおひ, 實飾をつけた菩薩形である。上身をあらはにし, まゝ左肩から天衣をまとふ。兩肘には天衣がまとひ, 圓光のうしろで圓弧をつくり, その兩端は兩わきになびいてゐる。下身には裳をつけ, それをうすく, やはらかくみえるやうに彫ってゐる。足首はつねにあらはれてゐる。全部五十四體のうち, だいたいにおいて, 上體を立て下身をよこたへた姿勢で, 兩手兩足の運動は千變萬化である。しかし大別すると,

#### 雲岡石窟第八洞

- (1) 合掌, またはそれにちかいもの二十二體
- (2) 合掌しないが胸のあたりにおくもの四體
- (3) 片手を胸に, 片手を下にさげるもの三體
- (4) 片手を胸,もしくは腰にあて,片手をのばしたもの二十二體
- (5) 兩手をさしだしたもの一體
- (6) 不明二體

以上のごとくであるが、このうち、片手を胸に、片手を下にさげたものは、もっぱら東南區IVにみいだされ、合掌しないが兩手を胸のあたりにおくものが、三體まで東北區 I の附近にみいだされるのは興味がふかい。

足の姿勢もいろいろあるが、兩足をきっちりそろへた靜かな形はほとんどない。なめらかに飛ぶ形でも、足さきは輕快にひらいてゐる。片膝だけをまげて、うしろに跳ねたものは、まだおだやかな方で、疾走するごとく兩股を大きくひらいたもの、あるひは前にだした足をふかく折りまげて腿につけ、うしろの足をぐっと伸したものなどもみられる。總じて第七洞天井の飛天より動きの大きいのが特徴である。

飛天の持物は、中央梁上、その他に香爐をさゝげたものがある。蓮の蕾、または珠をもってゐる ものもある。しかし、第七洞のごとく六方體の摩尼寶珠をもったものはない。

服装のやゝ特殊なものは東南區IVの東側,および南側の各二體,それから中北區IIの西側一體,東北區Iの東側一體である。下體にはスカァトふうの裳ではなく,股のわかれた袴子をつけてゐるやうにみえる。(PL. 123) これは實に異例である。疾走するやうに,あまり足をひらかせたため,かうなったものとおもふ。

この六體の飛天は、このやうに姿態が特別で、服裝もまた他とちがってゐる。 通常の飛天のごとく、兩足をのばした流麗な姿でない。 韋駄天ばしり、あるひは足を極度に折りまげて腿につける。とにかく、かくのごとく特別な形を飛天にあたへて、空中を飛ばすことは、この第八洞天井の彫刻家が、決して定型にとらはれなかったことを示してゐる。 かれらが西方よりのモデルを、かならずしも墨守せず、種々の點で獨自性を發揮したことをかたってゐる。

## 第八洞の特徴

1

以上,第八洞の各部について細説をこゝろみた。いま,これらを要約して,この石窟の造像を圖像學的に考察すると,左の諸點が注意される。

(1)この石窟の本尊はなにかといふ問題がまづ生ずる。主室 北壁に彫刻されたものが本尊であると考へるのは、一般の常識であらうが、第八洞北壁は上下の二層にわかれて、大きな佛龕がある。上層には一倍坐佛、二交脚菩薩、二半跏像、下層には一坐佛を彫る。このやうな主室北壁は、第七洞をのぞいて雲岡諸窟にみないところである。(Plan IX) 上層の五尊像は、決して普通の五尊像でない。主尊の佛倚像と、ほとんど同大の交脚像がわきにあって、やゝ小さい半跏思惟像が、そのわきにある。これを圖像學的に解釋することは、きはめて困難である。

下層の坐佛は釋迦佛とみてよいであらう。上の佛倚像も釋迦佛とみられぬことはない。左右の交脚像は寶冠,寶飾をもつところから,一般に菩薩をあらはし,また交脚は彌勒菩薩をあらはす形式である。また南壁第四層東西龕には,この種の寶冠をいたゞく交脚像があらはされてゐる。これらも一括して彌勒菩薩と想定できる。しかし,これを彌勒菩薩とみるとき,左右二體を彫るのはどういふわけであらうか。もっとも,北齊時代には雙彌勒といふものがある。けれども,はたしてこの頃に,さういふものがあったかどうか,すこぶる疑はしい。

がんらい,ガンダァラの諸遺蹟や,中央アジアの諸地では,儀軌的な佛像表現はまだあらはれなかった。雲岡初期の西方様式模倣時代には,おなじことがいひ得るとおもふ。三尊形式は周壁第三層佛龕 (PL. 49, 53, 99, 112) のごとく,すでにあったが,それが全部の尊像形式を支配するほど强力ではなかった。むしろ一尊形式の方が,より一般的であった。

いづれにしても、第八洞の北壁は一雙窟である七洞北壁と、あはせてかんがへるべきものである。第七洞の北壁下龕は二佛並坐像である。いふまでもなく釋迦牟尼佛と多寶佛である。さうすると第七洞の上龕中尊は、第十七洞明窓の太和十三年龕のごとく交脚菩薩であるから、これはまちMaitreyaがひなく彌勒菩薩である。 雨端の半跏思惟像は、また太子の思惟像であらう。左右わきの佛倚像については適當な解釋がない。要するに、ちがったものを、あひの手に入れたといふかたちである。第八洞は、ちゃうどこれの逆をいったとおもふ。一雙窟であるだけに、そのことがかんがへられる。したがって北壁上龕の諸像は、明確な解釋をあたへることができないけれども、儀軌にとらはれない

自由な組合せの現はれとみるべきであらう。

(2)第八洞諸龕の本尊佛像は、いろいろの手相をする。しかし、後世の印相とは一致しないし、またそれほど嚴格な意義があるものでもない。だから施無畏の印 abhaya mudrā であるとか、興願の印 vara mudrā であるとかよぶことは、さしひかへたい。いま、たゞ形によって分類し、形によつて假りに名をあたへてみた。すると下のごとくになる。(Fig. 9.10)

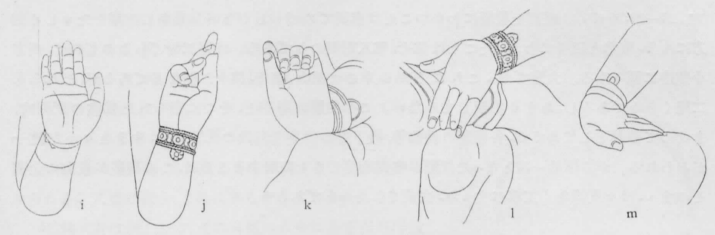
まづ右手を胸にあげた擧手形,それには三つの變化(a)(b)(c)がある。膝とか足に左手をおいた,いはゞ俯手形,これには二つの變化(d)(e)がある。第三は捻手形ともいふべきもので,膝のあたり



においた左手の手首を、ねぢて上にあげてゐる。これにもその變化は三つ(f)(g)(h)あるが、佛鉢をうけたものは、ごく特殊な例である。これに對し菩薩は、右手が擧手形(i)と思惟形(j)、左手が捻手形(k)、俯手形(l)、壓手形(m)とにわけられる。そのうち思惟形は半跏の思惟菩薩にかぎられる。そして、これらの手相がいかにして發生したか、いかなる意味を附せられたか、そしていかにして後世の印相のごとく嚴格な儀軌にまで發達したのかは、今後の問題としてのこしておかう。

第八洞諸龕の本尊佛,乃至本尊菩薩の手は右にのべたごとくであるが,龕の本尊でなく,たとへば天井に接する並列の小坐佛とか,或は龕額の小坐佛とかにおいては,いはゆる定印 Dhyana mudrā の印相がみとめられる。われわれは,いま假りに合手形とよぶ。

(3)佛傳をあらはすものとしては、主室東壁の第二層に四天王奉鉢および、商主奉蜜の情景があり、(PL. 59, 63) 同壁第一層に、降魔成道の情景がある。(PL. 69) この三場面のうち、降魔は奉鉢、奉蜜にさきだつから、佛傳は第一層からしだいに第二層へ、南龕から北龕へと展開していったのかも知れない。 けれども、第三層、第四層は決して佛傳らしくない。 それで、これと一對窟である第七洞をみると、 その西壁第一層にはウルヴィルヴァ・カアシャパ Ulvilva-Kāshapa の調伏を主題にした佛龕がある。 それから一々その主題を明らかにしえないけれども、西壁の第一層、第二層、東壁の第一層、第二層は佛傳をあつかってゐるらしい。 だから第八洞でも、いまはなき西壁の下、第一層、第二層は、なにか佛傳を主題としたものであったかも知れない。



第十圖 (Fig. 10) 第八洞菩薩手相各種
i) 擧手形 j) 思惟形 k) 捻手形 l) 俯手形 m) 俯手形

これとは別に、北壁下層龕の東隅にも、浮彫の佛傳圖があった。(PL. 67) 第七洞の方はわからないけれども、これは佛龕と佛龕とのあひだの、空所をうめるために、試みられたものとおもはれる。ところがこれとちがひ、當初からさういふ物語を企圖して計畫されたものは、第七洞前室の東壁であり、第八洞前室の西壁である。第八洞の方はいくらも残ってゐないけれども、第七洞の方からみて佛の前生をものがたる本生圖であったとみとめられる。

(4)前室の東壁には大壁面いっぱいに千佛を彫り,第七洞の西壁に對應させてゐる。壁面を千佛の龕でうめることは曇曜五窟をはじめ,雲岡石窟ではしばしばみうける。第七洞,第八洞では,この壁面だけが,縱橫碁盤目に佛龕が配置されてゐる。千佛思想のさかんにとかれたのは『法華經』であるが,西晉の竺法護譯『賢劫經』にも「千佛名號品」,「千佛興立品」,「千佛發意品」などの章があり,その信仰の流布が想像される。

2

最後にこの石窟の構造について注意すべき點を再説してみよう。

(1)前室が主室より廣いこと。これは第七,第八兩洞に共通する。同じく前室があっても,第九,

第十,第十二洞は,主室よりかへってせまい。前室のひろいことは,この二洞の特色である。

- (2)主室の格天井,これは第七,第八兩洞に共通する。六個の格間からなり、そのひとつひとつの格間は,折上げ組上げともいふべき方式からなってゐる。おのおの格間の上は四方から折上げてあって,中央にや、小さい方形ができる。この方形のうちにおいて、隅がけに持送りをつくり、そこにできた小さい方形のなかに、また隅がけに送持りをつくり、結局中心は八角形になる。そのまんなかに蓮華を彫る。(PL.117) 本來は組上げた隅がけの角材は、それぞれさうたうな厚さをもつわけであるが、こ、では省略されて扁平である。
- (3)第八洞主室壁面の層序。第七洞とともに、東西兩壁および南壁東西部が四層になってゐる。(PL.27—29,76—79) 壁面を數層にわかつことは雲岡でめづらしくない。しかし四壁をたゞしく四方にもち、整然と四層にわかったことは第七、第八兩洞のみである。四壁二層ぐらゐのものは、西方小窟中に間々みる。大窟でやゝこれにちかいものは第九、第十、第十二洞などであるが、それらも二層くらゐであるし、あまり整頓してゐない。この四層の層序と、そこに彫られた佛龕の配列は、きはめて整然としてゐるが、各層間の裝飾帶、最下層の供養者列像の配置にも、ゆきとゞいた統一がみられる。かく渾然一體となった浮彫が建築的美しさを表現することは、この石窟が最初の企劃そのまゝ、ほゞ支障なく工事がすゝみ、完成されたからであらう。

3

つぎに第八洞造像と装飾との様式について概觀することにする。大ざっぱにわけて造形様式は西方的要素とシナ的要素とに二大別される。西方的要素とは(a)インド的,(b)イラン的,(c)ギリシア・ロウマ的といへるが,事實はそれが結合して生じたガンダアラ美術,マツラア美術,中央アジア美術といふものを考へれば,またガンダアラ的とも,マツラア的とも,中央アジア的ともいへるであらう。これらがさまざまな組合せをとって採用されてゐる。これを純粹に洗ひあげ,分析することはきはめて困難であり,また當面の目的ではない。シナ的要素とは漢魏以降の傳統的なシナ様式である。雲岡石窟を造營した北魏は,鮮卑族の拓跋部を基幹とする民族が主導權をもってゐて,これに漢族が臣屬してゐたのである。だから,この石窟群の造設には非漢族的要素がさうたうにあると考へられる。したがって西方的要素をシナ的要素とをむすびつける紐帶として,拓跋的要素とでもいふべきものが,當然表現されてゐなければならない。しかし,拓跋の造形様式は,雲岡石窟以前の作品がほとんどわからないから,雲岡石窟において,われわれはそれを假定しておくだけである。西方的要素とシナ的要素とを剔出したあとで,はじめて拓跋的要素の存否が問はれることにならう。

つぎに第八洞の造形樣式における西方的要素を列擧してみよう。

(1)佛像の顏容 額から鼻梁にかけて一直線である。額の面と鼻梁上の面とは、しばしば同じ平

面である。側面からみると、目の彫りかたが斜下へ切りこんでゐる。 これらの特色はガンダァラ的であり、さかのぼればギリシァ的でさへある。

- (2)佛像の服制 通肩もあるが、偏袒右肩もある。それが第六洞などの佛像の服制とはちがふ。第六洞の服制は北魏式とか、冤服式とか名付づけらるべきものであるが、さういふものとはちがひ、佛像、菩薩、神像、飛天などの衣文が、わりに寫實的である。身體に密著し、ひだは刻線であるか、隆起線であって、わりに寫實的である。これらはガンダァラのあるものに、またはマツラァに似てゐる。
- (3)門口のシヴァ神,ヴィシュヌ神の肉體表現はインド的である。けれども翼冠や三叉(PL.13,17)の矛や金剛杵にはギリシア・ロゥマ的要素がみとめられる。
- (4) 菩薩、神像、貴人のいたゞく寶冠は、ガンダァラ式といってよいが、(PL.98, 111) とくに近いものをもとめると中央アジア的である。(Fig.11) キジィル壁畫とくらべてみれば、よくわかるであらう。
- (5) 龕形は楣拱龕, 尖拱龕ともにガンダァラ浮彫に多くみられる。天蓋の龕も, まれにあるやうである。
- (6)格天井は別として、その各區のうちにある三角持送 り天井は、ガンダァラや中央アジアの形式とかんがへてよ



第十一圖 (Fig. 11) ギジィル菩薩頭部 (天馬洞後壁)

い。たとへば中央アジアのキジィル第一様式の畫家洞 Maler Hähle では、まつたくこれと同じ天井がみられる。たゞキジィル畫家洞の天井は單一の組入れ天井で、雲岡のごとく格天井との複合でない。畫家洞以外でも第一區第三洞、第五洞は三角持送り天井である。それからアフガニスタンで Kashmir も、バァミァン A 窟院その他は、やはりこの三角持送り天井である。また十世紀にくだるが、カシュミ Pāndrenthān ィルのパァンドレントハァン寺院の天井もこれである。

要するに雲岡第八洞の三角持送り天井は、西北インド、アフガニスタン方面より、中央アジアのキジィルにかけて行はれたもので、こゝではさらに、これを重複させ、折上げた六個の格間の一々に入れて、格天井と組合せたのである。

<sup>1</sup> A. Grünwedel; Buddhist Art in India, London 1901, Fig. 7.

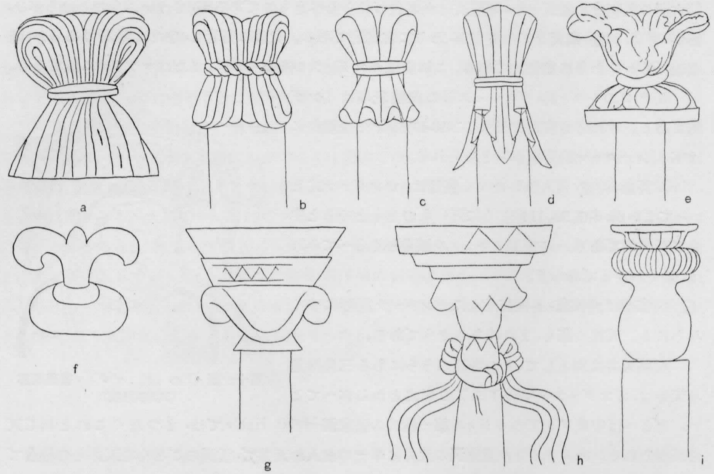
<sup>2</sup> A. Grünwedel; Altbudhistische Kultstätten, Figs. 332, 333.

<sup>3</sup> Ibid., pp. 129, 330, 卷末圖. J. Hackin; Nouvelles recherches archéologiqueches à Bāmiyān, (Mémoires de la délégation archéologique française en Afghanistan, Tome. III) Paris 1933, Figs. III, VII.

<sup>4</sup> A. et Y. Godard et J. Hackin; Les antiquités bouddhiques de Bamiyan, Paris et Bruxelles 1928, Figs. 14, 21

<sup>5</sup> A. Fourcher; L'art Gréco-bouddhique du Grandhara, Tome I, Paris 1905, Fig. 57.

(7)塔形ではシナ風の瓦葺木造塔婆はない。いはゞ角材を組合せたやうな重層塔である。各層 に天蓋やうの屋蓋をのせ、最上にアカンサス様のかざりをおく。すなはち重層閣とギリシァ式柱頭 の結合である。



第十二圖 (Fig. 12) 柱 頭 飾 各 種

- a) 雲岡第八洞東壁 b) 龍門古陽洞南壁 c) 敦煌第百十一洞 d) 敦煌第百十二洞 e) ギジィル財寶洞 f) ギジィル合唱洞 g) バアミヤアン53m大佛洞 h) バアミヤアン カクラク八角洞 i) アジャンタア第十七洞
- (8) 龕柱といふか、柱頭飾といふべきか、こゝには竹几、もしくは籐几のやうな龕の傍柱がある。 それはまったく籐几のやうであるが、これを龍門の古陽洞の佛龕(b)にくらべると、それは柱頭飾に すぎないことがわかる。柱身が略されてゐるのである(Fig.12)。これをさらにさかのぼると、敦煌 の北魏窟であつて、こゝには布片をかぶせたやうな柱頭(c)(d)をみる。さらに中央アジアのキジィ ルまでゆくと、はっきり植物の葉になったもの(e)がある。しかし、その下半はまるくふくれ、中央を 强くしばった紐のやうな意匠とともに、まさしく敦煌、雲岡の源流であることをおもはせるし、また こゝには柱身をうしなった例(f)もある。もっとも、よく吟味すれば、この例は柱身が下の欄楯にかく

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 長廣, 水野『龍門石窟の研究』1941年刊, Pl. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Pelliot; Touen-houang, Tome III et IV, Paris 1920, 1921, Pl. CXCI, CXCIV.

<sup>3</sup> A. Grünwedel; Alt-Kutscha, Berlin 1920, Pls. XL, XLI.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Grünwedel; Altbuddhistishe Kultstätten, Fig. 124.

れてゐるわけであるが、とにかく、柱身のみえないことは事實である。ところが、これらはさらにバアミヤァン(g)(h)の壁畫、アデャンタ $_{r}(i)$ の壁畫とさかのぼれば、そこでは柱頭飾であることがすこぶる明瞭である。 だから、かなり變化はしてゐるが、もとづくところはインドにあり、特有のベル型柱頭から、バァミヤァンの複雑な柱頭になり、そのひもでくゝつた意匠などもくはゝつて、敦煌あたりの布帛をかぶせたやうなものが生れたのであらう。



A. 圓形 a,b) ガンダアラ c,d) ベグラム e,f) キジィル航海者洞 g) 雲岡第八洞菩薩立像籐座 h) 雲岡第八洞籠傍柱 B. 方形 i) マツラア j) キジィル洗足洞 k) 雲岡第一洞北壁右籠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. et Y. Godard et J. Hackin; *Ibid.*, Pl. XIX. J. Hackin; *Nouvelles recherches archéologiques à Bāmiyān*, Pls. LIX, LXXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Griffiths; The Painting in the Buddhist Cave-temples of Ajanta, Khandesh, India, London 1896, Vol. I, Pl. 62.

- (9)つぎは籐几である。(Fig.13) これは『南齊書』侯景傳にいふ筌蹄である。つねに菩薩の倚子としてあらはされる。しかし、また、あるばあひには菩薩のふみ臺ともなり(g)、また、あるばあひには龕拱の臺柱(h)にもなってゐる。それは中央アジアのキジィル(e)(f)、アフガニスタンのベクラム (c) (d)、またいはゆるガンダァラ地方 (a)(b)からサンチィにまでにもみとめられ、また方形の例はキジィル(j)やガンダァラや、マツラァ(i) にもある。雲岡では方形の例は第十九洞東脇洞の本尊臺座にあるが、第一洞北壁右龕の倚子も方形らしい。
  - (10)裝飾文樣はまづ蓮華と唐草である。
- (a) 蓮華と蓮瓣文 蓮華は隧道,門口,天井格間等の頂上に大形のロッゼットとして浮彫されてゐる。いづれも複瓣で,そのうへ隧道,門口の合場には二重になってゐる。小さい蓮華は天井におけるごとく,ところどころの空白に散らしてある。欄間の塡充には方形の,眞上からみた蓮華と,なゝめ上からみた蓮華とがあり,みな單瓣である。(Fig.14 ab) それに,これから變化したものとして三つ葉四出文がある。三つ葉の四出文はすでに中央アジアのギジィルにあり,方形の正蓮華文はニヤ聚落址やロッラン聚落址の木彫にさかんにみられるとともに,ガンダァラの石彫中にもみいだされる。

また蓮瓣を一列にならべた蓮瓣帶が洞内ではさかんにつかはれてゐる(Fig.14c)。それとゝ もに,この蓮瓣帶が蓮座の役目をしてゐることもある。また足趺にもなってゐる。蓮座には,この ほか線刻で花瓣のほそいものがあるし,線刻で仰蓮になったものもみられる。

また、こ、では蓮華文がさかんで、蓮華文の應用が頻繁である。門口拱柱のかはりに大きな蓮 華の花束がつくられてゐるのは、いちじるしい例である。

(b)唐草文 唐草文は壁面層序の文様帶としてさかんにつかはれてゐる。それには三つ葉の環つなぎ文,半パルメットの波狀文と半パルメット並列文とがある。(Fig. 14d-h) いづれも單位をみれば三瓣のパルメットの略された三つ葉,もしくは半パルメットである。門口,拱梁の半パルメット

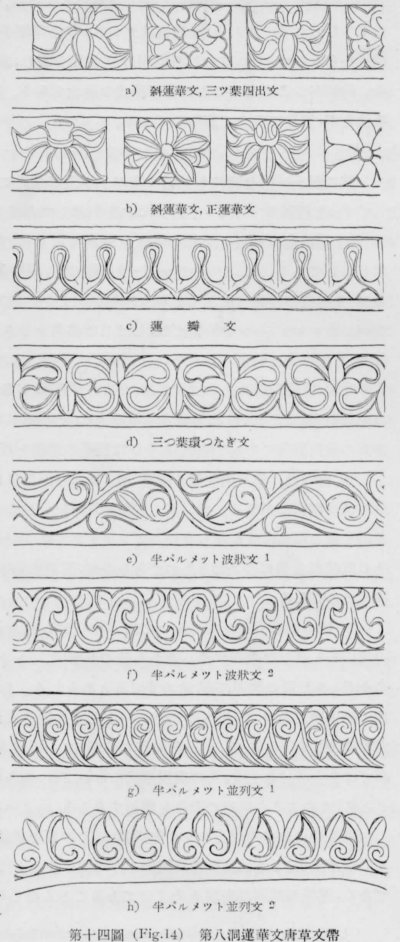
1 藤田豐八博士「胡床につきて」(東西交渉史の研究, 西域篇所収)164頁には、『梁書』卷56, 侯景傳からつぎの二句を引用してゐる。「(侯景は梁の禪をうけて)ここにおいて南郊に天を柴燎し、壇にのぼりて禪をうく、文物ならびに 舊儀により、轜車をもつてし、牀に鼓吹をのせ、饗駝に犧牲をおはせ、輦上に筌蹄をおき、脚をたれて坐す」「纂立してよりのち、時に白の相をつけ、なほ青袍を被り、あるひは牙梳をもつて髻にさしはさみ、床上にはつねに胡牀および筌蹄を設け、靴をつけ脚をたれて坐す」これをみると、われわれがこ、にいふ竹几、もしくは籐几は、このころ流行をみた筌蹄といはれるもの、やうである。

- <sup>2</sup> A. Gründwedel; *Alt-Kutscha*, Pls. XIX, XX.
- <sup>3</sup> J. Hackin; Recherches archéologiques à Begram, Paris 1939, Pl. XL.
- <sup>4</sup> A. Grünwedel; Buddhist Art in India, Fig. 7.
- <sup>5</sup> A. Grünwedel; Alt-Kutscha, Pls. XXX, XXXI.
- 6 A. Foucher; L'art gréco-bouddhique, Fig. 410.
- <sup>7</sup> J. Ph. Vogel; La sculpture de Mathurā, (Ars Asiatica, XV), Paris et Bruxelles 1930, Pl. XXXIV b.
- 8 A. Grünwedel; Altbuddhistische Kultstätten, Fig. 259.
- 9 A. Stein; Ancient Khotan, Oxford 1907, Vol. II, Pls. LXVIII, LXIX. A. Stein; Scrindia, Oxford 1921,
   Vol. IV, Pls. XVII, XVIII, XXXII. A. Foucher; Ibid., Tome I, Fig. 236.

並列文(h)は、その中央に三つ葉になったパルメットをあらはしてゐる。側壁第一層の唐草文帶をなす三つ葉環つなぎ文(d)は、パルメットが略されて三つ葉になり、それを交互に並置して、文樣をつくったのだが、これから、もろもろの環つなぎ文が發達する。第六洞、第九洞の、複雑になった環つなぎ文の原型である。前室浮彫本生の區劃をなす波狀唐草文帶(f)は、半パルメットの先端からつぎの半パルメットがで、ゐる點で異例である。要するに、ガンダァラのアカンサス装飾がよほど粗雑に變化したもので、その變化はすでにガンダァラ自身にも、中央アジアのロゥラン、キジィルにもあらはれてゐる。。

以上、諸種の西方的要素は、いづれもその表現手法において西方の原型より單純化され、素朴になってゐることが特色である。人物彫像では寫實的な原型にたよりついも、かならずしもその模倣にとらはれることなく、手法の上に大膽な省略をしてゐる。顏のまるみ、手足のまるみなどは子供っぽく素朴で、ガンダァラ樣式とはかなりちがってゐる。浮彫表面に微妙なモデリングはない。したがって、寫眞にとってみて、身體各部の、こまやかな陰影は生じない。彫像には木彫をみるやうな、奔放な面と面との交叉が强調され、文樣には斜面彫の手法が加味されてゐる。なほ、この大まかな浮彫

1 A. Stein; Serindia, Pls. XXXI, XXXIV. A. Grünwedel; Altbuddhistische Kultstätten, Figs. 236, 400, 424. A. Foucher; L'art gréco-bouddhique, Figs. 94, 118.



表面に線刻をくはへて、彫像にしまりをあたへてゐる。天衣、裳の衣文のみならず、眉や目にも線刻がもちひられる。がんらい、線刻はガンダァラの浮彫手法になく、別系の手法である。浮彫固有の様式からみれば、それはむしろ浮彫の立體性を殺し、別の線畫的アクセントをあたへることである。線刻がつよくなることは浮彫様式の敗北である。第八洞では、さいはひ、この線刻手法と浮彫手法とが、適度にうまく調和してゐる。

第八洞 — 第七洞にも共通するが — 造形様式にあらはれたシナ的要素は, 西方的要素に比してずっと種類がすくない。下にこれを列擧してみる。

- (1) 楣拱龕の垂帳 主室の北壁上層龕をはじめ、東西南の三壁の楣拱龕には、かならず帳幕がほどこしてある。(PL.41) ガンダアラ浮彫にも、楣拱龕そのものは、すでに盛んにもちひられてゐるが、その龕の帳幕はほとんどみられない。 また中央アジアのキジィル石窟にもみることはすくない。 たゞバアミアンの石窟では、しばしば帳幕をひきしぼって弧形をなすものをみるが、こゝでは、まだ楣拱龕と結合してゐない。 シナでは漢魏以來、墓飾の畫象石に、あるひは墓飾の壁畫に貴人の家屋、宮殿內部をあらはすとき、かならず帳幕がある。 山東省の武氏石室畫象をはじめ、遼陽の漢代壁畫、くだっては高句麗古墳の壁畫に、その例がある。 したがって第八洞佛龕の帳幕はシナ古來の室內裝飾であった帷幕、あるひは帳臺の意匠を採用したものであらう。
- (2) 獸面飾 第八洞北壁の帳幕(PL. 38, 39) および,南壁第二層の脇侍菩薩の實冠(PL. 101, 102, 113) には獸面飾がある。ガンダァラ佛教美術をもとにしてかんがへると,この獸面は獅子座をかざる獅子像の頭部にほかならない。ガンダァラでは,いろいろの裝飾に獅子の意匠をもちひてゐる。その意匠が北魏につたはったのであらうが,雲岡彫刻家はこの獅子面をシナ古來の獸面によって代置したのである。
- (3) 龍の彫飾 インドにおいて龍 Nāga は雲,雨をおこす神通力のあるものとせられ,佛教の 説話にもしばしば登場する。だから龍の圖形は,インド以來いくたびか製作されたし,中央アジア のキジィル石窟の壁畫にも,その姿はみとめられる。しかし,シナにおいても龍は周漢以來,重要な 造形的主題であり,たとへば四神の一としても缺くことのできない神獣であった。第八洞南壁明 窓の龍(PL.85)や東,西,南三壁佛龕の龍形(PL.48)は本來,西方的な龍 Nāga の思想にもとづく造形ではあらうけれども,その表現形式においては,あきらかに漢魏以來の傳習にもとづいてゐる。ことに,このころの碑石の表飾を想起するとき,いよいよこの感をふかくする。・

第八洞における以上のシナ的要素は、その表現手法において、西方的要素とちがってゐる。とくに龍や獸面、または鳥獸形は線刻を浮彫面につよくほどこし、浮彫が本來の立體性を主張するのでなく、浮彫が線刻の表現をたすけてゐるごとく感じられる。これは、たしかに周漢以來のシナ的

1 J. Hackin; Nouvelles recherches archéologiques à Bāmiyān, Pls. XIV, XXVII.

な常套法である。雲岡工人中には、このやうなシナ的傳統に習熟した人々が、参加してゐたことは たしかである。

第八洞造形様式における西方的要素と、シナ的要素の概略は、以上のごとくである。西方的要素がきはめて濃厚でありながら、西方的なもの、直模になってゐない。それを一度つくりかへて、からいふものが出來あがったのである。つまり第八洞作家中には、寫實の技量をそなへ、造形の活趣をもった人々がゐたのである。その作家たちが、西域人であったかどうかは、うたがはしい。西域人も作家中にゐたかも知れないが、それは純ガンダァラ風の人ではなく、インド風に育った人でもなかったであらう。あるひは、中央アジアのオアシスの人たちであったらうか、あるひは涼州あたりに住んでゐて、西域とふかい接觸をもった人たちであったであらうか。

しかし、シナ的様式要素の明白に存在することは、漢族工人がはたらいてゐたことを意味して ゐる。漢族工人が第八洞造設にあたり、どんなポストにゐたか知れないけれども、かれらが鮮明に 自分たちの形式語をかたってゐることは興味ふかい。

第八洞の彫刻家は、第七洞の彫刻家よりも、よほど作風に彈力があり、自由奔放である。この作家についての記錄は、いま、まったくない。われわれの、たよるところは、たぐ、その造形様式のみである。

4

そこで、この石窟開鑿の年代である。文獻および造像銘が、まったくのこってゐないので、以上のべた様式を、北魏諸石窟と對比して、相對的にその年代を決定するほかないのである。すなはち西方的要素とシナ的要素との二方面から推論しよう。

北魏文化の發展法則は、時代のくだるとゝもに、漢族的要素が増加することである。この法則を雲岡石窟にあてはめるのは、もとより正當であらう。したがって第八窟の造營は、西方的要素が 濃厚であるといふ理由から、雲岡初期様式の一つとかんがへられる。

雲岡石窟の佛像において,漢族的要素のつよくなった一轉期は,第十六洞本尊大佛の改作と,第六洞の造營であらう。これは,その佛像の衣裳に北魏式とも,冕服式ともいふべき服制がみられるので,その關係から,太和四年乃至十年(480—486)以後の造營と推定される。そうすると,第八洞——第七洞をもふくむ——の造營年代は,おそくもこれ以前である。そして,その年代は,雲岡最初の石窟群である曇曜五窟の和平初年(460)開始をもって,その上限としなければならない。つまり曇曜五窟の創始は,高宗文成帝時代であり,第六洞の開鑿は高祖孝文帝時代であるとかんがへ

1 長廣「雲岡石窟に於ける佛像の服制について」(東方學報,京都,第十五冊四分) 1947年刊

られるが、それでは第七、第八洞は高祖の父である顯祖獻文帝時代の開鑿とかんがへてよからうか。

献文帝は和平六年(465)夏に即位してゐる。『魏書』卷六によれば即位第三年の皇興元年(467), に雲岡石窟寺に行幸してゐる。すなはち

八月丁酉, 武州山石窟寺に行幸す

とある。當時の文獻は,雲岡のことを武州山と記してゐる。獻文帝が佛教を大いに奪崇してゐたことは,『魏書』釋老志によって推察することができるが,この武州山石窟寺行幸の時期(467)は,第七,第八洞開鑿に關係があると想定することは可能である。

# 圖 版 解 說

# 第 八 洞

#### PL. 1 第七洞 および第八洞外景

この寫眞では第八洞と第七洞とがならんでゐる。第七洞には,荒れはてながらも建物がのこってゐるが,第八洞にはない。第七洞と第八洞にわたって,なにか大きな建物があったやうな痕がある。崖の高所,兩窟の中間あたりを中心として左右ななめに溝がほってある。ちゃうど三角形のやねを,こゝにとりつけたやうにみえる。頂點には棟とか桁をとほすやうなまるい孔が三つあいてゐる。その下はひどくこはれてゐるが,棟の上とその東とにたくさんの小孔を整然と鑿ってゐる。これは,やはり棟かざりの類をとりつけたものとおもふ。(三角頂點まで總高 19.70m)

#### PL. 2 第八洞 外景,特に前室西壁をしめす

これには西壁がみえる。腰壁の供養者列像二段と、その下の天人供養者の一段はからうじてみえるが、上の本生闘 浮彫はまったくみえない。しかし、壁面中央たてにとほつ てゐる隆起線と、これに直角のよこの隆起線數段とは、この壁面における本生闘の區劃をかすかにしめしてゐる。腰壁 の三段も上二段は北壁にまはってゐないらしい。 ただ下の一段だけは北壁につらなってゐることが確實である。(西壁高 14.30 m)

### PL. 3 第八洞 外景 特に前室東壁をしめす

全面坐佛の列籠であることは、ほぼわかる。第七洞、第八洞間の碑形も、その鶴鉄も、こくからは、いくらか、わかりやすいであらう。北壁に腰壁の最下層一段がまはってゐることは、これでもわかる。それから、第九洞との鑿りくぼめた境目がよくわかる。(東壁高 14.20 m)

#### PL. 4 前室 北壁

北壁はもっともひどくいたんでゐる。 第七洞の前室北壁を参照してにらんでみても、いまなにものも確認することはできない。洞口は大きく、それにくらべると、明窓は小さい。明窓には石壁をつくり、土をぬり、小さい窓をきってゐる。もとこゝに明障子をはめたのである。窓の上に洞額が

あり、佛籟洞といふ。第一列、第二列、第三列、第四列と小穴 の並列がみえる。第二列西端には隅がけにや、大きな孔が あり、この材木は斜にで、るたものらしい。(壁高 16.40m)

#### PL. 5 前室 東壁

これをみると、碑形の豪が龜らしいことがよくわかる。 第七洞をむすぶ隧道もよくわかる。腰壁の三段のうち、上 二段は、それぞれ 0.92 m と 0.98 m、その供養者列像は窄袖と 袴子のすがた、それに僧形もあつたらしい。みな蓮枝をも ってゐたと思はれる。その一體ごとに小さい孔があるのは、 中古に泥で修理された名残である。

全壁が干佛籠であり、そのなかに五つの大佛籠、高さ約0.90mが、ただしく配置されてゐる。小孔の並列は二段ある。それから、この上部北壁に梁の孔、また東壁に桁の孔とみとめられるものがある。それによつて想像されるものは、ちゃうど現在七洞まへに立つてゐる樓閣建築である。そして、その三壁の小さい圓孔の列はその各層の床にあたることになる。(全高約16.40m)

### PL. 6 前室 西壁一部 (南端中ほど)

#### PL. 7A 前室 南壁および西壁一部(南端中ほど)

#### B 前室 西壁一部(北端中ほど)

B. 北端の中位にある。小さい孔の列よりは上である。 なにか複雑な闘形でよくわからない。けれども小さい孔の 列だけはあざやかにみえる。北壁の西部, ちゃうど明窓の 高さに,大きな立像のあることがわかる。おぼろげに,その 像の痕がみえるとともに,わづかながら,光焰の光背が残っ てゐる。これは第七洞にも一致する。

### PL. 8 前室 隧道

第七洞から兩洞をむすぶ隧道を通じて,第八洞拱門をのぞんだところである。手まへの柱は第七洞樓閣の壁中の柱である。 天井の浮彫は殘ってゐるが, 側壁にはまったくない。(隧道高 2.46 m)

#### PL. 9A 前室 隧道天井

#### B 前室 隧道天井 飛天

A. 隧道天井の全景である。中央に二重の蓮華がある。 うちは七瓣だが、そとは十二瓣である。その蓮華文を、四方 から飛んでゐる天人がさいへてゐるかっかうである。 そし て左右兩側壁からのびあがってきた樹木の枝葉が天井にま でのびあがってゐる。 樹にはさきのとがった濶葉をごく幼 稚につけてゐる。この木は明窓兩側、また第五洞入口の立 木のごとくである。この樹下に、たぶん武人の像がきざん であったらしい。(蓮華直徑 0.73 m)

B. 四人の天は童形である。頭髪をうしろにあげてゐるか、左右にわけてゐるかである。まるまると肥ってゐる。肢態はのびのびとしてゐる。頸かざりも、釧も、下裳もみな刻線であらはしてゐる。腰のひだをみると腰衣をつけただけのやうであるが、脚のふちにひるがへった、ひれ狀のものによって、わづかに下裳をつけてゐることがわかる。

#### PL. 10, 11 拱 門

大きな拱門をひらいてゐる。上には明窓がある。內部は

かなり暗いが、なかへはいって、じっと眼をすへてゐると、 ぼんやりと內部の様子がわかってくる。 それに反し、 拱門 のわきは片光線をうけて浮彫像がひきたつてみえる。 矛を つけた門神、多面多臂の神像、自然のま」の光線でみても、 實にうつくしい。 こ」で内側と外側とくらべると、 いかに ひどく風化してゐるかじわかるであらう。 (拱門高さ 6:26 m 拱門幅 4.00 m)

#### PL. 12 拱門東側

門口垂直の側壁が二段となり、下に武装の神像がたち、上 に多面多臂の神像が坐ってゐる。 そしてその上がやうやく 彎曲していつて天井になる。と、には大蓮華と飛天とがあ る。

立つた神像は、左脚をあげ、左手をあげ、からだをくねらせ、それに應じて顔も右下をむいてゐる。その鎧をきたポウズは、中央アジアにみる武人像とあまり變らぬが、かういふ鳥翼のある冠をつけ、金剛杵をもち、三叉の矛をもつた姿はどこにもみない。 そういふ意味からいふと、 まったく雲岡獨特である。 けれども、その各要素は本文でも 指摘したやうに、またギリシア傳來のアィデァである。この外がはに立つた武人も甲冑をつけてゐる。足は大きく左右にひらいてゐる。(門神高 2.70 m)

#### PL. 13-15 拱門 東側 シヴァ神像

拱門東側の曲面になった個所に二體の飛天がある。外側はきえさつて、たじ足さきのみが残ってゐる。 内側はよく 残って、堂々たる姿である。

この飛天の下に接してインド風の神像が彫られてゐる。 第七洞では同様な個所に同形の神像があった。けれども、それにはなんの座もなかった。第八洞では牛座といってもよいやうに牛の上に坐ってゐる。のみならず第七洞では破損してわからなかった外側の半身がこゝではいくらか明瞭である。りっぱな三面寶冠をいたゞいた中央の顔、 そのむきぐあひ、圓板形の日月をさしあげた手、膝をまげた右足のボウズ、これらは雨神像が一對で、同一方式によって彫られてゐることを語ってゐる。しかし、よくみると第八洞の方は、三面六臂ではなく、三面八臂である。中間の二つの手には弓とか環とかをにぎってゐる。胸にあてた手も第八洞の神像では掌の內に葡萄の一ふさをもってゐる。掌をまへにむけたその手は微妙でなかなかうつくしい。いったいに、第八洞の神像の方が作品としてすぐれ、彫法は明快でよどみがない。ことに顧の眉、目、鼻、唇は力にみちてゐる。顏に表 現を集中してゐる。體軀に比して三面の顏が大きいのが,なにかこの像の「精神のたぎりあふれる」のを感じさせる。 これに比べると第七洞拱門東側の神像は體軀にも――顏は もちろん――肥滿をひきしめることがなく,表現のゆるみ を感じさせる。

この神像は牛に乗ってゐる。 牛は門口の内側に顕部,門口の外側に尻をむけ,足をまげてうづくまってゐる。しかし首は門口の外側にむけてゐる。門口の内側にむけた神像の顏は,この牛の首のむけ方と呼應し,たがひに語りあふ。 そこでこの騎乘像は一層きり、と,しまったものとなった。牛の脚は意外にみじかい。そのため,堂々たる牛の體軀が,さらに張りをあたへられてゐる。

牛にのった神像は、シヴァ神である。佛典にいふ大自在天 Maheśvara である。それは破壊の神であるとともに吉祥の神であり、また生産の神である。『大智度論』(大正大藏經、 XXV)第二に「摩醯首羅天――秦に大自在といふ――は八 臂三眼にして白牛にのる」といふ。(シヴァ像高 1.60 m)

<sup>1</sup> E. Chavannes; Mission archéologique dans la Chine septentrionals, Tome I, 2º Partie, p. 310.

#### PL. 16 拱門西側

東側に應するやうに武裝の神像がたち、廣臂の神像が座し、さらに對應する飛天になる。門神ともいふべき武人の像のわきに、こゝにも消えかいった武裝の像がある。これも正面きって足をひろげて立ってゐたらしい。(門神2.75 m)

#### PL 17-19 拱門西側 ヴィシュヌ神像

拱門アァチの曲面にうつる個所に二體の飛天があった。 外側の飛天は、かすかに顔面と左手と足の膝部とを、のこす だけで、あとは消滅した。

この飛天の下に、ほとんど間隔をおかず、インド風の神像がある。五面六臂、大きな鳥にのつてゐる。大きな肥滿した身體で、腹をつきだし、兩脚を左右にひらいて坐り、足裏をあはせてゐる。こういふ自由な、むしろ、ぶざまなボッズは中國では、あまりはやらなかった。その全裸の表現はインド的である。左右の第二手はたかくかいげ、日月をかたどる圓板を捧げてゐる。第一手は右手を膝におき手首を上にまげ、左手を胸にあげ、鳥をもってゐる。もっとも背後にある第三手は、第一手と第二手との中間にのび、左手に弓をもってゐる。右手は破損してゐるが矢をもったものであらう。五つの顏はいづれも丸顏である。額の髪は渦まいてゐる。

**鬢**の毛は耳をかくし、ながく肩の上に、たれさがってゐる。

正面の額もわらってゐるが、ほかの四つの額は、日をや、ひらいてわらひ、あどけない表情をしてゐる。そのわらひ方は、かの古排的微笑のでとき神秘的な陰影は、微塵もふくまれてゐない。アフガニスタン發見の塑像に、このやうな毛髮と、このやうなわらひ額のものを、みいだすことができる。この五面六臂の像の座になってゐる鳥は口に 珠をふくんでゐる。頸から胴には鱗狀の羽毛をしめし、尾翼は五つにわかれて、さきがまるく卷きこんでゐる。こまかな線刻で細部を克明に彫りこんでゐる手法は、北壁の獅子像や、明窓の龍の浮彫に似てゐる。しかし五面六臂の神像と、この鳥とのむすびつきは、きはめて不自然であり、あきらかに兩者が別々の「視覺」の所産であることを感じさせる。常盤大定、關野貞兩博士は、この鳥形に坐した五面六臂をヴィシュヌ像と推定してゐる。

毘紐天 Viṣṇu である。おなじく『大智度論』(大正大藏經 XXV)は,大自在天についで「毘紐天──秦に遍悶といふ ──は四臂にして,貝をとらへ,輪をもち,金翅鳥にのる」といつてゐる。また那羅延天 Nārāyana ともいふ。(ヴィシュヌ像高1.50 m)

1 『支那佛教史蹟』1926年刊, 44頁

#### PL. 20A 拱門 西側 門神

#### B 拱門 東側 門神

相對する門神。服裝も,もちものも,おなじである。顏は東側の方が大きく、ゆたかにみえる。外がはにある立ちはだかった武神像も相むかって立ってゐる。下の方にみえる小さい孔は泥をぬったときの名殘。前方の溝のやうなほりとみは、中古に門口の枠でもつけた、その名殘であらう。最近には石をつみ、泥をぬった壁がこゝにあった。(A門神高2.75 m B門神高2.70 m)

#### PL. 21 拱門 天井

拱門頂の大蓮華。それは二重になってゐる。 四方から飛 天がさ、げてゐる。その點,第七,第八洞中間隧道の天井に おなじである。蓮肉は大きく,蓮瓣はむっくりとしてゐる。 內部は八瓣,外部は十瓣ばかり。飛天は,ほとんど壞れてゐ る。あさく彫った天衣の,ひるがへったさまがうかじへる。 この大蓮華の破損の狀態をみると,もとの,あつい肉もりの ぐあひがわかるであらう。(蓮華徑 1.05 m)

#### PL. 22 拱門 天井西半 飛天蓮華

西側の飛天を、まともに撮影したもの。 内がはの飛天は、

ひろい胸をもった、ゆたかな男性的の姿態をあらはしてゐる。身體をまげ、兩足をうしろ方に跳ねてゐる。全體の構圖も、と、のひ、手足の比例もおちついてゐる。左手は、蓮華の蕾らしいものをもちながら腰にあて、右手は上にまげて、指さきに蓮華の蕾らしいものをつまんでゐる。上半身と左手との關係は閉ざされた形、上半身と右手との關係は閉かれた形。そのため、兩手に相互對蹠性ができる。表現は自由であり、しかも、やすらいだ姿勢をとり、眼を下方にそ、ぐ顏つきが一層慈愛にみちみちてみえる。上身は裸形、下裳はうすく、その衣文は線刻、それで下裳が足さきにおよんでゐるにかくはらず、全裸の印象を與へてゐる。 [刊光背も、ひるがへる天衣も、線刻である。(飛天像長 1.03m)

#### PL. 23 拱門 天井東側 飛天

拱門東側の飛天をまともに撮影したもの。内側の飛天はよく残り、外にむかってとんでゐる。頭に高髻をいたゞき、
左手をさしあげ、右手をまげて胸につけてゐる。太い左腕
と角ばった右肩とは、ぎこちなくみえるが、これは浮彫の
厚みが目にはいるからである。胸においた右手の指の表現は、繊細でうつくしい。腰は女性的にふとく、みた目に下半身がおもく感ぜられる。 固光背と天衣とは線刻によってしめされ、肉體上の衣文も、また、ほそい線で陰刻してある。この線刻を無視すると、まったく裸體にみえる。ぐっとのびて前室の方にむかって、とんでゐる身體の運動感は、この粗朴な浮彫に勢をあたへてゐる。外側の飛天も、これに應ずるやうに、外に向ってとんでゐたらしい。(飛天像長 1.44m)

### PL. 24 前室 北壁 明窓東側

明窓は、近世の保護施設である石と泥との壁でふさがれ、小さい窓がある。この壁のため、明窓の側壁から、天井にいたるところは、まだその下にかくれてゐる。 側壁のすそに「たこ」の頭のやうな山嶽がある。こゝに樹木が生え、すくすくとのびてゐる。 そして天井でその樹枝がおひしげってゐる。比丘はこの樹下に坐し、二段になってゐる。 頭から衣をすっぽりとかぶり、 座床の上にすはってゐるらしい。 外壁のあれたさまをみよ。 (明窓高4.00 m)

#### PL. 25 前室 北壁 明窓西側

全體の構成は東側におなじである。 その二段になった比丘の修道像である。なにか座具がみえる。衣文はほそい線刻である。胸のあひだから内衣がみえる。 どちらもまるい 顔であるが、額や目の下にある皺、こめかみ、目尻、頰にえぐ

られた凹みなどで老人をあらはしたことがわかる。頭にも 筋肉の隆起がみえる。それは決して寫實的な巧さでなく, 類型的, 説明的ではあるが, 一種の風格があるのを否定でき ない。下の比丘は, 右のやうな皺なく, 若人の相である。左 手にぼっこり顔をだしてゐる, まるいものは, 樹枝にかけた 頭陀袋である。上をみると樹上に鳥がとまってゐる。(各 像高約1.00 m)

### PL. 26A 前室 北壁 明窓西側 上層禪定比丘像

#### B 前室 北壁 明窓西側 下層禪定比丘像

Aは上層の老僧をあらはしたもの、Bは下層のわかい僧をあらはしたもの。たがひに比較すると、そのわざとちがへた意圖がよくわかる。右の下にみえる、むっくりしたものは山嶽の隆起である。(各像高約1.00 m)

#### PL 27 主室 東壁全景

腰壁のほか四層にしきられ,整然と八穐がならぶ。下二層 が北壁にくひいってゐるさま,下からあほいだ上穐のやう す,南壁の垂直なさまなどに注意されたい。(壁高 12.50 m)

#### PL. 28 主室 西壁 全景

右に對照する壁面であるが、このとほりのいたみかたである。小さい穴は中古に泥で補修したときの材穴である。この風化はうしろが山についいてゐるためである。東壁が七洞西壁と背なかあはせになつて、山の水分から隔離されて、よくのこつたのとよい對照である。(壁高 12.50 m)

### PL.29 主室 北壁全景

なにぶん奥行がせまいので、北壁全貌をつくすためには、かういふことになる。手まへにみえてゐるのは拱門である。これでまだ北壁西隅と北壁上端とが、かくれてゐる。下ほどひどくいたんでおり、坐佛は泥像であり、まへの祭壇はつみ石である。どちらも近時のまにあはせものにすぎない。

#### PL. 30A 主室 北壁 上層龕

#### B 主室 北壁 下層龕

B. 本尊は補修の泥佛,基壇は追加の石づみ,いづれも,

どく近代のものである。佛龕のそとの装飾はきえてなく, 龕内いっぱいの光背は、その痕迹がみとめられるのみ。龕の 内側に供養天の立像が小さく彫りだされてゐる。小さいか ら菩薩の像ではなからうと推定される。(龕高 5.17 m 龕 幅7.14m)

### PL 31A 主室 北壁 下層龕西脇

### B 主室 北壁 下層龕東脇

左右の籠もひどく溶けてゐる。左方はなにもみえない。 A. 右方は佛の立像であることが、おぼろげながらわかる。像高 2.90 m。ひくい圓形の座、あるひは籐几の臺座かも知れない。高さ 0.81 m. (像高 2.88 m)

B. 左の龍の上に、浮彫が、わづかに残ってゐる。 右端の 合掌童子は拱額の供養犬であらう。それにつぐ弓技の人は 三人ゐる。弓をはって滿を持してゐる。 これにつぐく東壁 の一部に、佛傳の浮彫があるから、これも佛傳であらうか。 佛傳とすれば第二洞、第六洞などにみるやうに、太子競射の 場面であらう。(浮彫人物像高 1.10 m)

#### PL. 32 主室 北壁 上層龕

主室の床上からみあげた寫真である。中央に三尊一中央 に一倚坐佛, 左右に二交脚菩薩一があり, その左右の隅には 小型の半跏思惟像があるが,西隅の方は全壊してをり,東隅 の方は、この寫眞でほとんどみえない。(PL. 31 参照)これら 五體を、一組の五尊として一つの形式をなすものと考へて よいか、どうかは疑はしい。北魏後期の佛像、たとへば龍門 石窟群の蓮華洞にみられる五尊形式は、一佛、二菩薩立像、 二弟子立像の組合せであり、それでは二菩薩が、あきらかに 脇侍的役割を果してゐる。つまり明瞭に三尊形式が確立し, これに,さらに二弟子立像が脇侍として加はり,五尊形式と なる。中心の主尊に對し、左右の造像は、すべて從屬的地位 にある。いま第八洞北壁上層の五尊像では,このやうな五尊 形式はみられない。中央の倚坐佛主尊に對し、左右の交脚 菩薩は、主尊の脇侍の役目をしてゐるわけではない。なほ また, 交脚菩薩像にきはめて重要な信仰的, 禮拜的意義をあ たへられてゐたことは、雲岡の諸石窟―ことに初期石窟で ある第十七洞一でもあきらかに推察できる。 したがって倚 坐佛の左右に、同大同型の交脚菩薩像を彫ったことは、べ つに圖像學的な意味からではなく,造像形式をとしのへて, 左右均齊をたもったものであらう。

さらに左右端の半跏思惟像は、とくに小形につくられて ゐる點が注目される。やはり佛籠構成上、從屬的な形式を

#### PL 33 主室 北壁 上層龕 中央三尊像

北壁上層の大部分が、この岡版にうつってゐるが、 左右 兩端の半跏像はこ、にみえない。全體がひどくいたんでゐ る上に、足もとのしあげの粗末であることが注意される。 (本尊高 4.50 m)

#### PL. 34 主室 北壁 上層額 本尊佛倚像

中央本尊は大きな丸顔である。大きな肉酱と頭部がよくのこってゐる。身體は,ほとんど風化し, 左肩は剝離して左側におちてゐる。右手はなくなってゐるが、擧手形であったらう。左手は比較的によくのこり, 俯手形である。 (PL. <sup>37</sup>A) 膝の上にふせておき,第三指と 第四指とを折りまげて, 下裳をあげてゐるやうである。 足もぶっきらぼうに彫って, 売削りなのは,下からみえないからであらうか。 獅子の臺が粗末で,鑿あとを歴然と残してゐるのも,そのためとおもふ。

大きな擧身光は外縁の火焰がよく殘ってゐる。 それが朱にねられ,あれた白い地肌と對照してうつくしい。 もちろん,中心の頭のまはりには,蓮華がある。 そのそとの一帶に禪定佛の像がならぶ。 これより外,これより下は,磨滅してわからない。 (本尊高 4.50 m)

### PL. 35 主室 北壁 上層龕 左脇交脚菩薩像

帷幕の下から左方の突脚菩薩像がみえる。三面寶冠はわりに小さく、三面の圓板形のあひだに、立狀の唐草がある。胸の板飾はあるが、鐶飾と瓔珞の垂飾は、こはれてみえない。わきの半跏思惟像(PL.36)によって、そのもやうを祭すべきであらう。右手は擧手形、のちの施無畏の印 abhaya mudrā といふものにあたる。左手は膝の上に俯した 俯手形,掌を上にあげ、第三指以下を、ちょっと折りまげてゐる。腰のまはりには、まだ後世補修の泥と藁が、かたく密著してゐる。上身は裸形であるが、下裳のひだは本尊とおなじく、平行突帶からなる。第十七洞本尊の交脚像と比較してもよいが、第二十洞諸尊とくらべてもよい。腰かけは籐几とおもふが、落けてよくわからない。足下に、もう一段ひくい蓮座があったのであらうか。あるひは、つくりだすつもりであったのか。とにかく龕の床より一段たかく、獅子とおなじ臺上にゐる。(高 4.13m)

#### PL.36 主室 北壁 上層龕 左半跏思惟像

北壁上籠の東隅にある半跏思惟像である。三面寶冠の正面は蓮華形で、そこからリボン、おそらく瓔珞がさがり、側面の圓板につらなってゐる。胸は、さきのとがった板飾と、獣頭をもった鐶飾と、連珠の垂飾との三重からなる。 板飾は、もちろん金屬の薄板であらう。わがくにの飛鳥の木像などによくみるもの。鐶飾は、いま現物がないが、これとおなじ仕組の腕輪はある。金屬、ばねじかけ、一方に缺所があり、その雨端に、獣頭、鳥頭などをつくり、これをひらいて腕とか頸にはめれば、自然に閉ぢてはづれないといふ式。これでは、もう原義をうしなって、バネらしくない。 垂飾はたい珠をたくさんつないで、だらりとさがっただけのもの。それから、上膊と手頸に、花形をならべた腕環がある。下裳が足をおほふので、残念ながら、足の鐶はみとめられない。その少年らしい、すんなりした兩腕、 頬杖をつく右手、右足をもった左手など、いづれもうつくしい。

これは籐几のやうすがよくわかる。左足下には小さい蓮座、それから像全體に、もう一段蓮座をしつらへてゐる。 光背の有無がはっきりせぬが、最初からなかったらしい。 (像高 2.55 m)

O. M. Dalton: The Treasure of the Oxus, London, 1926, Pls. xvII-xx

#### PL. 37A 主室 北壁 上層龕 本尊左手左足

### B 主室 北壁 上層龕 左脇獅子

A. 手もうつくしいが、足にかいった、襞もうつくしい。 形式化した突帶をならべた襞である。足のところの粗末な つくりだしは、下からみえないためであらう。(膝高 1.70 m)

B. 中央本尊兩側の獅子は、いま左側の獅子のみが、みとめられる。大きな口をひらき、舌をたれてゐる。瞳は、まるく、眼は角ばってゐる。力づよい顎に、小さな圓圈を線刻するのは、獸毛をあらはすのであらう。耳の上には、角のやうに毛をまいて、渦卷にしてゐる。毛は小群をなし、一つ一つは、渦卷形にをはつてゐる。寫實的ではなく、說明的な彫刻であるが、なんといっても、そのマツシィヴな顎と力のはりきった足は、實に堂々としてゐる。(獅子高;1.24 m)

#### PL. 38 主室 北壁 上層龕 楣拱額

楣拱額の西半である。天井に接した三角文帶,これは天 蓋様の寶帳の簡略化されたものであらう。これにつぐ尖拱 小籠には奏樂の天人と舞踊の天人とが彫ってある。 大きな **圓形頭光をおひ、天衣を大きく左右にひるがへしてゐる。** 奏樂の種類により多少身體をかどめ,身體をねぢてゐるが, だいたいは正面むきに立ってゐる。 足は楣 拱の枠によって かくれてゐるが、本來は樓上で欄杆にかくれるべきである。 その點,第九洞,第十洞前室の樂天籠列は,よくもとの趣意 をつたへてゐる。こくでは中央アジアのキジィルとアフガ ニスタンのバアミヤアンの例を注意しておかう。 さうすれ ば、この種の意匠の、よってきたるところがあきらかになる であらう。框のなかの飛天は、奏樂飛天とおなじく高髻に ゆひ, 圓光をおひ, 框いっぱいに跳躍してゐる。みな中心の 方向に身體をむけ、腰は下縁によこたへ、足先きは跳ねあ げ、上體をないめ、また垂直におこしてゐる。 兩手を胸にあ はせるもの、片手を胸にあて片手をよこにひらくもの、片 手は腰にあて片手を前方にあげるもの、それぞれ自由であ って、嚴正な左右相稱の配置ではない。肥滿してゐる身體 は、どの部分にも力むことなく、おっとりととんでゐる。

第三段は帳幕である。佛龕に帳幕をつけることはガンダアラ彫刻にはないやうで、おそらく中國の床帳の制からでも、おもひついたものであらう。 帳幕のむすび目には獣面飾を彫ってゐる。 つまり床帳にはかういふ 金具でもあったかとおもはれる。獅子面を佛龕の飾りに用ひることは、ガンダアラでも、すでにあり、たとへばロリヤアン・タンガイ出土の三尊像籠にそれがある。第七洞の北壁にも、同様の獣面飾があり、それにはむきだした齒の下にあらはされてゐたが、こゝでは上顎で垂帳幕の結び目を嚙んでゐるやうに彫られてゐる。

框のうち、小區劃をわかつ縦の束には連珠文がある。圓 形と圓形とのあひだに三つの小さい圓形をいれてゐる。 (框高 0.55 m)

- <sup>1</sup> A. Günwedel: Altbuddhistische Kultstätten, Figs. 124, 199, 200, 204, 205. J. Hackin; Nouvelles recherches archéologiques à Bāmiyān, Pl. XIV.
  - <sup>2</sup> A. Foucher; *Ibid.*, Tom. II, Fig. 408.

#### PL.39 主室 北壁 上層龕 楣拱一部

中央より東の一部分である。上の籠中には排管,竪笛,腰 数の樂天がみえ,中段の框のなかには,足をはねた二人の飛 天がある。框には東に連珠文がある。 帳幕のひきしぼった ところに, 獣面のかざりがあり,こゝから紐がたれてゐる。 また,むかって右端では、半国になった帳幕と帳幕とのあひ だに,小さい飛天が彫ってある。 まるまるとした飛天である。(框高 0.55 m)

#### PL 40 主室 北壁 上層龕 垂幕の童子像

これは帳幕の左端の侏儒である。莊嚴な佛龕彫刻におい て、おもひがけないユウモアであった。なにの目的でつく られたか、わからない。帳幕に密着してゐる。頭髮が異樣 な襞をつくり,額に皺がある。目は大きくとびだしてゐる。 童子とするよりも侏儒である。けれども、こゝでは、なにも 力仕事はしてゐない。たゞ妙に帳幕にだきついてゐるので ある。もとは第九洞,第十洞前室にみられるやうに,天井を さ」へる肘木のやうな役目であつたとおもふ。さうすると かういふところに侏儒をおくことも、うなづかれる。つま りいまは、それから一轉して、單なる裝飾と化してしまった のである。背中にはV字形に天衣がかいり、そのはしが、ま た腕にかいって,大きくゆれさがってゐる。腰にはみじかい 腰布をつけ、その腰布のまきかたは、あたかも褌のやうなぐ あひになってゐる。 この服裝は侏儒獨特のものである。身 體は帳幕にだきついてゐるが,顏はよこをむいて,南面して ゐる。第七洞北壁**帳幕**にも同様な侏儒形をみるが、それは 本洞右端のものとおなじく,とびこみ型で,もとの肘木的意 匠を,いくらかもってゐる。 要するに,うつくしい彫刻では ないが, 野性があり, 風俗的に興味をひく。(頸高 1.00 m)

#### PL. 41 主室 東壁 上部 (第二, 三, 四層)

#### 42 主室 東壁 下部 (腰壁,第一,二,三層)

東壁の全貌であるが、下一層と供養者列像の腰壁は PL. 41 には、まだあらはれず、PL. 42 によって、はじめておぎなはれる。天井の一部分、北壁の一部分、それから南壁の約 半分が、こくにあらはれてゐる。その各壁の連關を、こくでみられたい。(第二層高 12.47 m)

#### PL·43 主室東壁 (第三, 四層)

#### PL:44 主室 東壁 第四層 南龕

佛像の右なゝめから撮った寫真である。 籠の床にいきなり彫った佛であるが、下にとほしの蓮辨帶があるため、けっかう蓮華座の用をはたしてゐる。 籠内空間は、よほどゆったりとってある。ことに大きな無地の光背が效果的である。 頸の付け根あたりが、いちばん、ふかく鑿ってあり、頭部は、すこしうつむきかげんに充分ふかく彫ってある。 これが雲

岡佛を丸彫的にみせる根源である。頸から以下の胴體はあさく,平面的である。ことに,最下の膝がしらのあたりをみよ。とにかく,この像をみて,氣のつくことは額,鼻,手,足膝の凸出部がすべて一致して,一定の高さをたもってゐることである。こゝにひとつの面を,かんがへることができる。それは製作の,ひとつのプロセッスをしめすものであり,彫刻の技法をしめすものでもある。こゝでは,あらゆる場合において,この技法が,みとめられる。

籠側の供養天人は、どく港い彫り方である。四人が合掌 胡跪し、一人が合掌して立ってゐる。 脇侍ではなく、禮讃 の天人群である。香爐をさ♪げた飛天も、活潑にみごとに、 とんでゐる。(本尊高 1.42 m)

#### PL: 45 主室 東壁 第四層 南龕 佛上身

眉に残い刻線をもちひ、そのおこりはほとんど相接する ばかり、大きく弧をゑがいて耳ちかくにまで達する。眉と 目のあひだをひろくして、額がそのためにせばめられる。 細めにひらいた眼は、目じりにいたって、ほそく鋭くのびて ゐる。眼球は、もとより、いれてゐない。唇はうすく、かす かに彎曲してゐる。總じて目鼻口が顔の正面にあつめられ 頰と顎とが、ひろく残されてゐる。耳は、おどろくほど、細 ながくつくられて、そのうしろは急にぞんざいになり、なゝ めに鑿りこんだまゝである。(佛頭 0.44 m)

#### PL. 46 主室 東壁 第四層 北龕

この籠は大きくたてに龜裂が二本ある。胸の部分が大きく剝離してゐるのは惜しい。この佛は、とくに、その手相を南籠とかへただけあって、指のうごきはデリケェトで、表情がある。右手は胸にあげ、掌をうちにむけただけでなく、第三指をすこしまげ、第四指を大きくまげて拇指にふれさせてゐる。(PL. 47) 左手は結跏趺坐した右足を掌でおさへながら、指をのばしてゐる。衣の襞はあさい。左肩から左肘にかけた衣には、段になった襞と刻線の襞とが、交互に、おほまかに、つくられてゐる。

光背は南龍同様に大きく,無地の擧身光が,籠いっぱいにひろがってゐる。いま圓光その他の彩色があったらしくみえるが,オリヂナルなものかどうか斷定できない。兩方から蓮華をさいげた天人は勢よくとんでゐる。合掌胡跪の供養天は,一側三段五人,簡略な彫り方である。最下の一人は,これもそまつに彫った猫のやうな獸形の上にひざまづいてゐる。(像高 1.50 m)

#### PL: 47 主室 東壁 第四層 北龕 佛上身

堂々たる威嚴に滿ちた顔容をしめしてゐる。顏のやうす は前者によく似てゐるけれども,眉のひきぐあひ,目のきれ かた,顎のひろさなどに小異があり,同一作家でないことは ほゞあきらかとおもふ。(佛頭 0.44 m)

#### PL. 48 東壁 第四層 佛龕拱端龍形と拱柱

第四層の南北籠は尖拱籠だが、その拱端に獸形がある。 けた蓮座がある。ほとんど線彫にちかい仰蓮華である。そ して, そのしたに籐几のやうなものがあって, これをうけて ゐる。これは半跏像の坐する籐几のやうであるから, かり に籐座とよぶが、實は一種の柱頭飾である。もともと、こ、 には拱端をうける傍柱があるはずである。ところが傍柱の うちには,なにか,とくにみる籐座のやうなものを柱頭飾と したものがあり、また、布片をかぶせて、くいったやうなも のがある。もともと籐座をおいたり、 布片をかぶせたりす るやうな柱頭はなかったであらうが、インドの鐘形柱頭が變 化してゐるうちに, 籐座とか布片をしばったやうなかっかう になり、それに暗示をえて、しだいにかういふものを生む にいたったのであらう。 バァミヤァン 第一大佛洞内部の壁 面にあるのは、ちゃうど籐座ふうの腰をしぼった型をして ゐるが、布片をあらはしてゐるかどうかあきらかでない。 (畫面高 1.37 m)

- 』『龍門石窟の研究』圖版79
- <sup>2</sup> P. Pelliot; Towen-Houang, Tome IV, Pls. CXCI CXCIII.

#### PL. 49 主室 東壁 第三層南龕

相拱龍のうちに二重の座を設けて交脚像を彫る。雨肘をはり、わき下がふかく切れこんでゐる。このやりかたは、第四層坐佛とは趣を異にし、また、べつの作家を豫想せしめる。それは交脚像であるためではない。北龍の坐佛も第四層の二龍にくらべると、わき下がふかい。

楣拱籠の拱額は、四つの區劃に飛天を彫り、下には幔幕をくよりあげてゐる。飛天は、左右二體づよが、ほど向きあってゐるが、決してシムメトリックではない。 ことに、中央の二體中、右の飛天は、きはめて機智的である。 すなはち左方の飛天は右の手を肘のところでまげ、それを腰下にあて、左の手は斜上にあげ、顔も腹も、だいたい正面にむけてゐる。 足は兩方とも左方に跳ねてゐる。 これはよくある形式であって、いはど、シムメトリイを豫想させる形式である。 しかし、これに對する右方の飛天は、これに照應してシムメトリ

イをつくることを, 拒んでゐる。 左方の飛天と同様に, 左手をのばしきって, さしあげてゐるのは, 均衡をやぶる 第一である。 そして中央に對して, そっぽをむけた頭を, そのさしあげた腕に, ひっつけてゐるポーズは, よほど變ってゐて印象的である。 斜上にさしあげた左手と, むきだしになったその脇の下, それにつゞける脇腹の線が, この楣拱額の矩形の框をほゞ對角線的に兩分したので, 飛天の下半身は, その隅に壓縮されてゐる。 その壓縮された, 窮屈な表現に對して, 天衣の線刻のみが, ひろい左下三角形の空白に, ひらひらとひらめいてゐるのは, ちょっと皮肉な 意匠である。 ( 籠高 2.20 m)

#### PL. 50 主室 東壁 第三層 南龕 佛交脚像

腰をおろした須彌座がひくいので、変脚の兩足は、左右に大きくひらいてゐる。それで、身體の姿勢は、くつろいで悠然たる構へである。顏はまるく、內醫は大きく、耳は長大である。鼻梁の小破してゐるのは惜しいが、線刻された眉、目はうつくしい。眉のなだらかな曲線と額際のたひらな一線とのあひだには、けだかく、知的にかどやく平面ができる。 層はうすく、兩端が上にそり、いはゆるアァケィック・スマイルである。目鼻口が顏の中心部にあつまり、頰と顎とが、いちじるしく豐満さをあらはしてゐる。床、足のあたりは、あら彫りのまゝである。下からみえないといふことを充分考慮にいれたやりかたである。(像高 1.17 m)

### PL. 51 主室東壁 第三層南龕 右脇侍

この脇侍が菩薩であるか,天人であるかは,しかと决めが たい。寶冠はいはゆる三面冠である。正面と兩側面に圓板 形をおき, 圓板には右旋の放射線を彫る。左右の側板は, 笄 のやうなもので留めたらしい。そのはしに、房のやうなも のが、たれさがってゐる。 正面圓板にも、房のやうなものが みえる。そして圓板上に、新月形をおき、側面板とのあひだ に、なにかの蕾のやうな突起をつくる。これはパルメット の簡略になったものであらう。 頭髪はつよい刻線でとくの へられてゐる。目はふくらんだ上に,ほそい一本の刻線で でき,やさしい顔である。耳は長大で,耳朶になにかまるい 節がある。全體に淺く、幅ひろにできてゐる。右手はやゝ まげてたれ、環か、天衣の一端かをもち、 左手は胸にあげて 蓮華の蕾をもつ。脇腹をほそくし、腰をふとくしたさまは、 まさにインド風である。下裳をまとひ、天衣を左肩からか けてゐるが,うすもので,襞は刻線からなり, ゆたかな肉つ きが、つよくもりあがってゐる。 これも、脚のところはあら

けづりのま」である。(像高 0.93 m)

#### PL. 52 主室 東壁 第三層 南龕 左脇侍

右脇侍よりは、ふかく彫ってある。腰のアクセントも强い。右手と左手とのぐあひは、おなじである。寶冠も、ほどおなじであるが、正面はたぐ右旋放射の関板だけで、房のやうなものはさがってゐない。 新月形と谐のやうなものは、これにもある。(像高 1.00 m)

#### PL. 53 主室 東壁 第三層北龕

この佛籠には、たてに大きな龜裂がある。本尊は、豪座を設けず、床の上にじかに彫ってゐる。右手は擧手形、左手は捻手形で、衣端をにぎってゐる。この兩手のあらはし方は、きはめて迫眞的である。右の腕は、つよく鑿ってほそいが、左の腕はふっくりとゆたかである。衣の襞はたゞの刻線であるが、おほまかで、うつくしい。頭部や兩手の入念な彫法に比して、兩足は無造作に彫られてゐる。しかし、彫像全體としての、堂々たる印象は、おほひがたい。(龕高 2.20m)

#### PL. 54 主室 東壁 第三層 北龕佛上身

佛のまるい顔には、つよい意志的な表情がある。上瞼が、やくはればったい。眉は線刻をくはへず、たど、額と眼窠の接觸した稜線のみによって表現されてゐる。 鼻および口は うつくしく、脣はうすい。 下脣は、ことに艶々しくわらってゐる。(佛頭 0.47 m)

### PL. 55 主室 東壁 第三層 北龕 左脇侍

南龍の脇侍に比べ肌があれてゐる。ことに右足はなくなってゐる。あさい彫りの立像であることは、だいたい似てゐる。衣裳が刻線ばかりで、できてゐるのもおなじであるが、胸にあげて蕾をもった右手の手くびを、下にむけてさげてゐるのが、やゝちがふ。寶冠なく、とがった、高い髻が目だつ。まるい頭光は線刻である。(像高 1.05 m)

#### PL. 56 主室 東壁 第三層 北側柱基侏儒

和の兩側にある塔柱は、うづくまった侏儒によって、さい へられてゐる。すなはち、侏儒は尻を地面につけんばかり にし、兩脚をまげて左右にひらき、兩手を左右にあげて、塔 柱を頭上に、いたじいてゐる。腰衣をつけたじけの裸形で、 下腹をあらはしてゐる。頭髪はわからないが、額ぎはが、ひ くいなってゐるのは、髪があるわけであらう。耳は、やはり ながくてまるい。ひらたい顔には、まるくさがった眉と目 をつくり、ながい舌をぺろりとたれてゐる。鼻根はふとく、 皺がみえ、その上には白毫のやうなものがある。胸と腹は、 壊れてゐるが、それぞれに、まるくふくれてゐる。腰衣は北 壁帳幕上と同じく、パンツの上に褌をしめたやうになり、そ れを平行した刻線だけで、あらはしてゐる。(像高 0.62 m)

### PL. 57 主室 東壁 第三層 中央柱基侏儒

#### PL. 58 主室 東壁 第三層 南端柱基侏儒

この侏儒は、もっとも粗略である。 腰衣も、うまくあらはされてゐないし、脚も粗末である。 粗略ながら、肩はもりあがり、胸もはつてゐる。 胸のまんなかに、大きな薄ができてゐる。 目をまるくむき、頰をふくらませ、 齒をくひしばってゐる。 頭髮は、まるくなでつけられたが、なんらの彫刻もなく、 ま正面に、白毫のやうな、まるいものがある。 とにかく三體三様、北端のがもっとものびのびし、南端のがもっとも彫法粗略でありながら、姿態はもっとも力みかへってゐる。 (像高 0.55 m)

### PL. 59 主室 東壁 第二層 南龕

失拱離のうちに臺座をつくらず、床の上にじかに坐佛の本尊を彫る。きはめて溫和な顔容である。右手は擧手形、左手は捻手形で、大きくつかねた衣端をとる。この手は、甲が異常に大きく、指がながい。腕頭は、どっしりとしてゐる。肩はなゝめにさがるが、腕のつけねは角になってをり、肱が、また、角になってゐる。胸幅はやゝせまいが、肩と腕がはってゐるので、充分堂々たる姿である。まへに、大きく四體の供養者を彫ったため、せまくるしく、膝がしらはかくれてみえない。供養者といふが、これは、たかい寶冠をつけ、まるい頭光をおひ、なみなみならぬ供養者である。いはよ

天王 deva-rāja である。手に手に鉢をさいげてゐる。籠傍の、第屈なところに、ある程度大きく彫らねばならなかったのは、造形的な考慮のほかに、これらの供養者たちがなみなみでない天王であるからであり、それを二つに省略できなかったのは四天王であるからであらう。 これは佛傳中の一節、四天王奉鉢の光景である。(籠高 1.24 m)

<sup>1</sup> E. Chavannes; Mission archéologique, p. 311. A. Foucher; L'art Gréco-bouddhique, Tome I, p. 417, Fig. 210. A. Grünwedel; Buddhist Art in India, Fig. 98.

#### PL 60 主室 東壁 第二層 南龕 佛上身

惜しいことには右眼にきづがある。左の眉の端も石がいたんでゐる。しかし、それにしても、よく殘ってゐる。內髻はやゝ小さく、まるい。眉はやゝ磨滅してゐるが、刻線があったことがわかる。上臉が、まるく大きく、ふっくらとふくらむが、眼はほそく、ふし目で、目じりが、ほそくとがってゐる。脣は、あまりまがってゐない。(佛頭 0.47 m)

### PL. 61 主室 東壁 第二層 南龕 尖拱額

拱額内の天人は、みな合掌胡跪してゐる。像は、わりにまるく彫りだしてゐるが、圓光と天衣とは、背地にあさく線刻してゐる。みな中心にむかって、ひざまづいてゐるが、あまりシムメトリックでない。 まんなかの二人に、すでに、高低がある。最後に、空白が一致しないため、右端の天人は立ちあがって、左手をたかくのばしてゐる。(PL.59) さげた左手には、 なにかもってゐるやうである。拱額の上から、のぞいてゐる四人の比丘たちもうつくしい。この比丘たちも額ぎはに水平につよい線を彫ってゐる。 これは頭髪のあるのをあらはしたのでなく、髪をそったあとのきはだちを、しめすものであることがわかる。

拱梁は、なにか籐でもねぢてつくったやうに、二本の刻線がないめにまいてをり、まんなかは、紐でしばったやうである。拱梁のふちに、とんでゐる四飛天の率する蓮華は、まんなかに渦卷がある。(畫面高 1.40m)

#### PL. 62 主室東壁 第二層南龕 右脇四天王

行儀よくならんで,鉢をさいげてゐる。實冠はたかいが, 簡略に,なにも彫ってない。下裳と肩にかけた天衣も,簡單 な線刻である。顏は童顏のやうであるが, ひきしまってつ よい。ふくらんだ眼瞼に,たゞ一本の刻線をひいて,目をあ らはしてゐる。おだやかであるが, いきいきとしてゐる。 單純な,しかし,力づよい手の表現をみよ。(像高 0.79m)

#### PL. 63 主室 東壁 第二層北龕

この北麓は南麓と、はなはだ似てゐる。 坐佛も、ひじゃうによく似てゐる。 ふとい頸、 やいなで肩であるが、 胸をはり、 肘を左右にはった堂々たる姿態である。 鉢をもつ左手首は破損してゐる。

左右二體づくの供養者は、とがり帽をいたざいてゐる。 とがり帽は幅ひろの紐で額にしばったらしい。 そのとがり 帽のさきが、うしろに倒れてゐる。 袖は窄袖、折り襟で、裾 は膝上にまで達してゐる。 その下は褲子である。 ちゃうど 中央アジアのキジィル石窟などにみるイラン人の服裝であ る。 たぐそのとがり帽だけは北方の胡族にもあるが、また 中央アジアにもある。まさしく、當時中央アジアを濶歩し た隊商たちの姿からきてゐるのであらう。(像高 2.20m)

I A. Grünwedel; Atthuddhistische Kultstätten, Fig. 116. 等しばしばあらはされるが、こゝでは多く武人の像である。「環喰ひ鳩洞」の像はひざまついて鉢をさゝげてゐるが、虁な陣笠のやらなものをかぶり、剣をもたない。あるいは商人かも知れぬ。

#### PL: 64 主室 東壁 第二層 北龕 佛上身

まる額, 微笑をたいへてゐるが, 顆はやいとがってゐる。 上層諸龍の本尊にくらべると, 頰, 顎の部分がいくらか充實 感がたりない。眉, 目, 鼻, 口の表現もおとなしい。右手は, 甲をみせてゐるが, 第三指と第四指とを折り, 拇指に接して ゐる。のみならず, 第二指, 第三指もわづかに折りまげてゐ る。ふくらんだ, やはらかさうな手で, 健康な子どもの手を おもはせる。左手の鉢は上のたひらな點がこの寫眞でよく わかる。(佛頭 0.47 m)

#### PL. 65 主室 東壁 第二層 拱端獸形, 拱柱

拱端の龍が、左右からさがってきて、一種の皿板の上に立ってゐる。 どちらも、うしろをふりかへり、一方は口をしめ一方は口をひらいてゐる。 角は一本で、耳はながく、目は大きい。

柱は上下ともに渦卷になる。まんなかに、くいった紐のやうなものがみえる。そして、そこから左右に、半パルメットの唐草がたれさがってゐる。これがなんであるかは、はっきりいへないが、渦卷の部分をとりかへれば、洞口南壁の蓮華束になる。しかし、もともとは、中央アジアやアフガニスタンにおける籠傍の柱に、山來することは、明らかである。そこでは渦卷の柱頭と布幡をくいりつけた装飾とがある。もとより柱基に渦卷はない。(柱高 0.55 m)

<sup>1</sup> A. Grünwedel; Althuddhistische Kultstätten, Fig. 124. J. Hackin; Nouvelles recherches archéologiques à Bāmiyān, Pls. LVI, LIX, LXII,

LXIV, I.XXIII, I.XXIV, LXXVI. もっとも, この柱基とみえるところまでが柱頭節で, このしたの柱 幹が略されて ゐるので あらう。

#### PL. 66 主室 東壁 第二層 北龕 尖拱額

この拱額もわりに扁平である。つまり拱梁の上端が水平にちかいのと,拱額の幅がせまいのである。拱梁の螺旋狀の刻線,中央のくより目など南龍に同じである。坐佛は禪定のすがたである。九體のうち,こくに七體がみえる。左右シムメトリックにかけた通肩の佛と,偏袒右肩の形式であるが,右肩から右腕をすっぽりと包んだ佛とが,交五に彫られてゐる。たゞ中央の左となりの一體が例外的に通肩になってゐるので,こくには三體の通肩佛がならぶ。衣文はみな簡單な刻線である。

この

園版には、第二層と第三層をわかつ

唐草文が、よくうつくてある。

波狀の蔓には、二本の刻線を彫り、薬文のわかれ目には、みな紐をくいったやうな刻線二本を彫る。

蔓も、

斷面が、ふっくりとまるくなるやうに彫るが、薬は左右から

V字の谷に彫りこんでゐて、するどい印象をあたへる。(像高 0.30 m)

#### PL. 67 主室 東壁 第二層 北端 佛傳浮彫

とくには北龕の拱額右端があらはれてゐる。獣形は一本 の角, ながい耳, 大きな目のほかに鳥の嘴をもつ。足下の拱 柱は上半だけがあらはされてゐる。獸形の上の坐佛は剝離 してなくなってゐる。これにつゞいて、佛傳の浮彫がある。 上隅には屋根形をつくり、鴟尾をおく。四注屋根である。 軒には三斗と叉手束とをつくるが、設計をまちがへたもの とみえて、屋根の下半部にくひこんでゐる。軒下には張幕 がか、げられ、そのしたに、障屏と床臺とがみえる。その上 で, むっくりと包まれたやうなのは, 太子の妃ヤショダラア Yasodharā である。障屏のむかうに首をだしてゐるのは綵 女たちであらう。障肝に、ぶらさがってゐるのは、琵琶か阮 咸のごとき樂器であらう。左端の半跏思惟形は太子である。 天衣が大きくひるがへって, 光背の代りをしてゐる。夜半, 寝床によつて,思惟してゐるありさまをしめす。やはり,北 壁上龕の思惟像とおなじく,籐几のごときものに坐してゐ る。といふよりは、北壁上龕の思惟像は、このすがたの定著 したものである。太子のわきには一人の侍者が合掌長跪し てゐる。これは,いふまでもなく馬丁チヤンダカ Candaka であらう。やがて,このチャンダカにともなはれ,白馬カン タカ Kanthaka にうちのって城をでる。諸天はこれを讃し、 白馬の蹄をとって、「音もなく疾走する。その場面が、この下 の剝離した部分の光景である。あとあしの一本をさいだた 天人が, 有足をまげ, 左足をはね, 疾走するすがたであらは されてゐる。かう解釋すると, 北壁下層, 籠左上の競射をあ らはした浮彫も, まづ佛傳中の太子競射の光景といへるで あらう。(畫面高 2.50 m)

#### PL. 68 主室 東壁 腰壁, 第一層

南北二龍のうち、北龍は、ほとんど溶けてゐる。 腰壁も溶けてゐる。 また南端も剝離してゐる。 惨憺たる狀况のうちに、ほゞ全貌をうかゞふことができる。

腰壁はひくい塞をつくり、その上に、供養者の列像を彫ったものらしい。ぜんたいとして八、九體あったらしいが、北端二、三體は、全然そのあとをとじめず、南端の二體も、まったく、そのかたちを知ることができない。中央四體のうち、北端と南端とは、片手をあげ、片足をあげた武人の正面像らしい。なかの南の像は、おなじ武人像と、おもはれるけれども、四肢はまったく残ってゐない。 北の像は、兩手をあげて ・ゐる。 塔柱の下にゐるから、 塔をさしあげた侏儒像かもしれない。しかし、それにしても、第三層のやうにうづくまってなく、立ちあがってゐる。

第一層と腰壁とをわかつ輪つなぎ唐草文帶は,こゝでは, まったくみられないが,それでも中央塔柱の下には,かすか にうかゞはれる。(腰壁高 2.10 m)

### PL. 69 主室 東壁 第一層 南龕

天蓋の龕であることが,異例である。三角の垂飾と,その下に,襞のある布片をたれてゐる。 繒蓋といふものか。ガンダアラにも,これとおなじ天蓋はある。たじ,もっと寫實的であり,鈴などもさがってゐる。龕傍には,さまざまの魔衆を,あらはしてゐる。それが,ちゃうど, 龕形をなすやうに彫られてゐる。ひくい佛座はこはれてしまって,なにもみえないが,右手は擧手形,左手は膝の上にふせて,衣端をとってゐる。ふつうにいふ降魔の觸地印 bhūmisparśamudrā でない。右端塔柱の坐佛,塔上の合掌比丘,承花の凛々しい表現をみよ。(龕高 2.12 m)

1 A. Grünwedel; Buddhist Art in India, Figs. 7, 40.

#### PL. 70A,B 主室 東壁 第一層 南龕魔衆

天蓋の左右には、おのおの十體ほどの魔衆が、押しあふやうにあらはされてゐる。 これらの悪魔たちは、まづ、もえあがるやうな、 とがった頭髪で區別される。 まるい童顔であるが、目が異様に大きく、鼻はだんご鼻で、 眉間には大きな

破さへある。裸體で胸の肉はあついが、身體は、童兒のやうなやはらかさをもってゐる。造形は幼稚である。上からいふと山をさしあげたもの、大刀と盾とをとるもの、そのよこは口がとがって鳥嘴をなすものがあり、そのおくは、なにかわからない。そのしたは弓をひいてゐる。 そのわきは、とくに眉間の皺が大きく、大きな鬚があるらしい。そのおくに虎形とも、蛇頭ともみえる獸頭があり、その下に魔王であらうが、甲胄に身をかためた悪魔がゐる。このおくに腹をかいへた太鼓腹の悪魔がゐる。 左傍も最上は大刀をふるってゐるらしい。 その他は、若干頭部が殘ってゐるのみであるが、下に立った像は、魔女の一人であるらしい。 おそらく痕迹からすれば、こいに魔王の三女をあらはし、その下に、化して老女となったものを、あらはしたかとおもふ。 (像高1.25 m)

#### PL. 71 主室 東壁 第一層 北龕

右半分はとけてゐる。わづかに本尊の輪廓がうかじへる のみである。左がはの脇侍は,顏面剝離するが,菩薩の立像 としてよからう。その光背のうへから二人の天人が顏をの ぞかせてゐる。それは深いまる彫りである。(像高 1.28m)

#### PL. 72A,B 主室 西壁

寫真にみるとほりいたんである。 最上層がすこし残って あるだけである。これはもっぱら浸透してくる 背後の水の ためである。最上層尖拱龕の上に,運瓣文の一帶があり,そ の上に七體の佛坐像がならび,三角形の垂飾帶になって,天 井につらなる。こゝでは西壁と北壁西端の半跏思惟像との 關係がよくわかるであらう。(全壁高 12.57 m)

### PL. 73 主室 西壁 第三,四層

第三層は南麓が交脚像であり、北麓が佛坐像であるのが、からうじてわかる。 楣拱額のあったこともわかる。 その下の波狀唐草文帶も、一部分だけは、ひじゃうによく殘ってゐる。 第四層はどちらも尖拱籠。 拱端に獸形があり、拱柱には籐座のごときものがつくってあるが、 これはさきにのべた如く柱頭節の誇大されたものである。拱額のなかは、やはり束壁の如く、南は坐佛であり、北は供養者跪坐像である。

最上層の坐佛列像は,蓮瓣帶の上にならび,通肩禪定と偏 袒禪定とを,交互にならべてゐる。偏袒禪定といふが,こ」 では衣の端が,すっぽりと右肩をおほひ,右手をつゝんでゐ る。まるい頭光に,大きな擧身光をかさね,その光背と光背 とのあひだに合掌の化生をふかく彫ってゐる。 質にふかい 浮彫である。

これら諸壁の上に三角形の垂飾帶がある。三角形はひとならびで、その三角形はうちがはに、もう一本刻線をくはへてゐる。(第四層高 2.52 m)

### PL. 74 主室 西壁 第四層 南龕 佛本尊

西壁に残った唯一の佛像である。かなりいたんでゐるが部分的にはよく殘ったところもある。擧手形の右手,捻手形の左手,その左腕にからった衣端は,大きく袖のやうにからってゐる。この表面はよく殘ってゐる。それは水分が蒸發するとき,そのあとに石灰分を殘し,そのため表面が硬化するのである。だから,その表皮はかたいが,その一枚下は,ぼろぼろにいたんでゐるのである。龍の內壁には,やはり跪坐合掌の供養者が彫ってある。(像高 1.46 m)

#### PL 75 主室 南壁 上部天井

主室南壁は,逆光線になるのでよくみえない。けれども, そのためと,もうひとつは背後の水が浸透してこないので, 保存がよい。やゝなゝめにみあげたところ, 南壁の二層以 上,東壁,西壁の一部,それに天井がうつってゐる。むかって 左上すみがけにみえるのは北壁上層籠の帳幕である。(全 高 12.40 m)

#### PL. 76,77 主室 南壁 上半

明窓を中心にして,左右見ひらきに東西壁上半をしめす。 いま大きな明窓には,石づみの壁がつくってあって,窓があけてある。(第三,四層高 5.00 m)

### PL. 78,79 主室 南壁 下半

上層にくらべ下層はいたんでゐる。洞口の石づみがとりはらはれて、いまでは大きな洞口が口をひらいてゐる。(第二層上端高 6.50 m)

#### PL: 80 主室 南壁 明窓東側 天人立像

明窓側壁の供養天人の立像は,ないめうちに,むかってたつ。足下には,たかい籐座を,ふんでゐる。これは異例である。けれども,全然ないことはない。第十八洞のわき菩薩は,やはり,かういふ籐座の上に立ってゐる。構造上,像をたかくする必要があれば,いつでもかういふ手段をとったのであらう。(立像高 2.15 m)

### PL. 81A,B 主室 南壁 明窓東側 天人立像

A. 明窓側壁の天人立像はよこからみると(1)身體に比して頭がふかく彫られ、(2)胸はうすく、腰も足も、わりに力のよわいことがわかる。 興味ふかいのは、頭部であって、正面からみると丸顔にみえるものが、側面となると瓜實顔にかはる。 さらに側面では、前面からはまったく印象されない、きゃしゃな感じをうける。 この原因は目鼻口が小づくりであることと、 それに加へて、大きな耳が超現實的に、かなり背後に彫られてゐること、すなはち正面の顔幅に比して、頭の奥行がふかく造形せられてゐることのためである。

B. 顔のま正面からみると、からだは、すこしねじれて るる。これを意識的にやったか、どうかは、むつかしい問題 である。たぶん、浅い下半身は、より自然に明窓の側壁にそ ひ、ふかい上半身はより自由に、ないめうちにむかったので あらう。 合掌して、やいふし目に立ったすがたはしづかで、 けだかい。冠はいはゆる三面寶冠の式。まへ園板の上に新 月形があり、園板のあひだに三つ葉の唐草が立つ。

菩薩の類はまるく、顎はや、とがる。眉は大きく弧状をつくり、しかも線刻して、それをつよめてゐる。目鼻口はわりに小づくりで、口邊に微笑をた、へてゐる。上身は裸形、左肩から右腰にかけて、天衣をまとひ、その下に下裳をつけてゐる。それはうすもので、襞は刻線であらはすのみ。それで、からだの肉つきは自然にまるまるとみえる。なほ別の天衣とおもはれるものが背なかにまはり、兩腕にかいって下の方にたれてゐる。胸には板の胸飾があり、上膊には、刻線で腕環をあらはしてゐる。(像高 2.15 m)

#### PL.82 主室 南壁 明窓西側 天人立像

この天人立像も、だいたい東側の立像に一致するが、手足には多少の變化がある。すなはち合掌した手は第五指をや ゝまげて、微妙な表情をつくってゐる。 右足は、かるくうか せて、膝を心もちまげてゐる。 との足つきによって、 われわ れはそのやうな瞬間的な運動をとらへた、 作者のするどい 觀察を知ることができる。 寫眞に、黑くみえるところは、朱 が残ってゐるのである。 (像高 2.22 m)

#### PL. 83A,B 主室 南壁 明窓西側天人立像

東側のが静寂なのに對し、これは、いくらかうごきがある。意識的に變化させたのであらう。顏の表情もうごいてゐる。顏のつくりもや、大きく、奧ゆきはあさい。一對の像でありながら、いろいろな點において、ちがひがみえる。下腹がとくにふくれ、左肩からさがった天衣が、大きく起伏してゐるのも、またこの像の特色である。(像高 2.22 m)

#### PL. 84 主室 南壁 明窓上部 坐佛列像

このところは非常に保存がよい。 営初からの朱とむもはれるものが全面にのこってゐる。赤黑い朱である。 たゞ佛像の顏,胸だけは,知らずに白くのこしたらしい。 坐佛は一般に蓮瓣帶の上にならぶが,中央の六體は,アァチの頂がくひこんでゐるため,この蓮瓣帶が略されてゐる。佛はみな定印,結跏趺坐のかたちだが,兩肩にすっぽり衣のかゝったシムメトリックの通肩と,左肩にまづかけ,のちに右肩と右腕とをいっしょつゝんだものとの二形式があり,それを,交互に配置してゐる。顏はみなまるく,ふかく,つよく彫られてゐる。かたちは似てゐるが,表情には一々相違があり,作者のちがったことを暗示してゐる。

また、こ、には天井南中央の格間がみえ、その南がはの飛 天が、そのまへの蓮華とともに、はみだして、南壁の上にの しかいってゐる。(像高 0.46 m)

#### PL-85 主室 南壁 明窓上部 坐佛列像および龍

端坐した佛の列像は前者のついきである。蓮瓣帶の下に 龍頭がある。これは人像柱の頭上である。やいながい龍頭 は顎, 齒なみ, 牙をこまかくあらはし, 顎鬚をつくり, ながい 舌をだし, それに大きな眼と, ふさふさした眉毛とをあらは す。ながい耳, 長大な角がある。全身には鱗文をつくり, からだをよち, 前脚をあげてをり, 後脚もつよくひらいてゐ る。ほそい蛇身ではあるが, その四肢と, からだのあつかひ は, まったく四足獣である。(右端像高 0.50 m)

#### PL.86 主室 南壁中央 供養六天像

主室門口の上部,明窓の下には六體の供養天人像を彫る。 この一廓は上に方形の枡形をならべ,なかに,それぞれ八瓣 の蓮華をあらはす。方形の枡形にあはせて,俯觀した蓮華 とないめ上からみた蓮華とを交互にあらはす。帳幕は六つ の弧をゑがいて,その下にかいり,左右兩端にはふとい柱が たつ。帳幕の下はふかく彫られ,したがって,といにほそな がい,一種のณがつくられる。

和内の天人は六體。みな高髻の天人形である。六體のうち、三體づくシムメトリカルに中心にむかってゐるが、決して嚴正なシムメトリイとはいへない。手のあらはしかたが二とほりになってゐて、一つは合掌、一つは片手に蓮華の菅をもって胸にあて、片手は膝のあたりにむいてゐる。この二つの形式が交互に配されてゐて、まんなかの二體は、相むかってゐるのである。みな、あさい彫りの圓光をむひ、腕にかゝった天衣がうしろにひるがへってゐる。合掌の天人は、頸

かざりと腕輪のほかにX字形にまじはる天衣があり、下裳 がある。 蕾をもった天人は,おなじ飾りと, 天衣のほかに左 肩から右脇にかくる天衣をもってゐる。 それが,みな,ほそ い刻線である。だから,衣はうすく,その下からゆたかな肉 のもりあがりがみえる。かやうに,だいたいの形は,一致し てゐるが,足の姿勢は,いたって自由である。兩端の像は,片 足をひざまづいて中央にむかふが、その他の四體は膝をあ はせ,また膝をくみ,要するに安坐の姿である。だから,決 しておなじでない。からだのむきも,すこしちがへば,まげ かたもちがふ,頭の伏せぐあひもちがふ。かやうに,自由で あって、しかも決して雑然としてゐない。シムメトリカル であるとともに,交互に姿勢をかへ,ababのリズムをつく ってゐる。東から第一像,第二像の顏は,よく似てゐる。第 三像は似てゐるが、すこしちがふ。これに對し、西半三像は いちじるしくちがひ、また三像間にも大きな相違がある。 拱門の緣かざりには、半パルメット並列の唐草文があり、そ の上に童子の合掌供養者像がみえる。頭髪がないのに、頭 上がすこしもりあがってゐるのでおかしいが、やはり剃髮 の頭を,あらはすのであらう。顔はまるくて,眉目はながく, 鼻はみぢかく,口は小さく,耳はながい。( 總總高 1.75 m)

#### PL. 87 主室 南壁中央 供養六天像東半

六天人籠の東半である。まるい頭光はうすく,背にまはった天衣もうすい。腕からたれた天衣のはしは,たゞの線刻である。からだの肉は,まるくもりあがり,背面の地に接するところは,直角にならず,なゝめに自然に移行してゐる。東から第二像も第四像も,片手を膝のむかうにまはし,手首が膝下にあらはれてゐる。 隨分かはった,自由な表現である。(像高約1.10 m)

#### PL. 88 主室 南壁中央 供養六天像西半

六天人籠の西半である。西から第一像は,なにももってゐない。兩手を胸のあたりにおき,指をこまかくうごかしてゐる。天衣は幅ひろくからだをおほひ,裸形のやうでない。しかし,そのはりきった下腹,ふとい腰,實に量感にみちみちてゐる。上身の體格もりっぱであるし,面相もすぐれてゐる。威嚴もあり,慈容もあり,六人中でも白眉である。第三像も,胸にあげた手は,なにももってゐない。指をこまかくうごかして優美である。や、伏し目の顏も凛々しく,また微笑をふくんでゐる。他の像と同樣に,耳端に耳かざりをつけてゐる。(像高約1.20 m)

#### PL: 89 主室 南壁中央 供養六天第一像

東の端のこの像は、場所がら、すこしおしこめられてゐるかも知れない。やいいちけて、おそまつにみえる。しかし、そのおそまつなうちにも、實にうひうひしい粗撲さと、うちからあふれでる充實した氣魄とが感ぜられる。 上膊 のほか、手首にも腕輪がある。 手も合掌といふより、かさねあはせてゐる。 その上になった右手の指は、無造作に、たゞの刻線であらはしてゐる。 (像高1.15 m)

#### PL. 90 主室 南壁中央 供養六天東第三像

合掌した手のところは、脆弱な岩層にあたってゐるので、たど、おほまかに兩手のかたまりだけを、あらはしてゐる。 これにつじく腕は太い。安坐した足といひ、上身をおこした姿勢といひ、いづれもしっかりしてゐる。顔もうつくしい。大きく弧をゑがいた眉、かんたんに刻線をひいた目。第一、第二像とはちがひ、第四像ともちがった顔をしてゐる。(像高 1.14 m)

#### PL. 91 主室 南壁 拱門上部東脇

入口拱門わきの奏樂の天人である。東の一人は竪笛をふく。裸形の上身には板狀の頸かざりと腕輪をつけてゐる。 下腹をはり,腰を出す。左脚に全身の重みをのせ,右脚を浮かせる。腰布はやはらかく,たれさがってゐる。めづらしい頭髪で,よくわからないが,小さい束をいくつもつくりそれをシムメトリイにまいてゐる。そして肩にもさがって大きくうづまいてゐる。眉目はかんたんで長大,鼻はみぢかく,顏はひろい。なかなか傳々しい童形であるとともに,身體のいたるところが彈力にみちみちてゐる。

とんでゐる童子は脚をはねあげてゐる。琵琶をいだき, それを彈く指をうまくあらはしてゐる。顏はゆたかで,愛 くるしい。頭髮が大きく,オォルバックのやうに上になで あげてゐる。(立條高 1.18 m)

### PL. 92 主室 南壁 拱門上部西脇

重子は脚をあげ、おどるやうにして、細腰鼓をうってゐる。腰鼓は胸にか、り、なゝめにゆらいでゐる。刻線で鑿った腰布が、わづかにみえる。顔はまるく、額の毛髪は上にあがり、鬢の毛は、わづかにたれてゐる。とんでゐる天人は、身體を弓のやうにまげ、笛を脣にあてゝゐる。頭髮のやうすはどちらもおなじやうであり、身體の肉つきの表現はゆたかである。(立像高 1.11 m)

#### PL. 93 主室 南壁 拱門上部東脇 竪笛樂天

また,ちかよってみると,石の面は,かすかに凹凸がある。 つよくけづった鑿のあともみえる。 指は無造作に彫りなが ら,デリケェトにできてゐる。 結髪のしかたも,いくらかわ かる。(像高 1.18 m)

#### PL: 94 主室 南壁 拱門上部西脇 腰鼓樂天

やはらかく、みづみづしい肉體を、應揚にあらはしてゐる。腰布と、そのたれさがった紐は、刻線であらはしてゐる。丸顔はわづかにわらってゐる。ひろげた右手の掌の粗樸な彫刻が、實に簡潔である。(像高 1.11 m)

#### PL. 95 主室 南壁 拱門上部東脇 琵琶樂天

口をかすかにひらいてゐて,まことに,あどけない表情である。脚を勢よくはねあげ,腹をつきだしてゐる。平らな壁面に彫りさげた,彫りのあさい作である。(畫面高1.20 m)

#### PL 96 主室 南壁 拱門上部西脇 橫笛樂天

つよく腰をはってゐる。横笛をさいへた手がうつくしく, 顔もうつくしい。一種,縹渺たる風韻をそなへた作である。 非常に保存もよい。(畫面高 0.77 m)

#### PL 97 主室 南壁 第四層 東龕

楣拱籠のなかに寶冠の菩薩交脚像を彫る。腰をやゝ浮か して坐し,腰部,腹部の表現はきはめてしまりがない。右足 をまへにして,三瓣の蓮座をふみ,五成の須彌座にすはる。 上身は裸體であるが,三種の頸かざりのために,にぎやかで ある。腹部は平らで,むしろふくらみなく,下裳はまへでか さねられ,裾は足首までおほってゐる。

まはりの供養者像は小さく, 彫りもあさい。楣拱額中の 飛天とよもに簡單素朴な彫像である。( 籠高 2.10 m)

#### PL. 98 主室 南壁 第四層 東龕 交脚菩薩上身

たかい三面寶冠は中央に弦月をいたぐいてゐる。寶冠からは、大きな紐が左右にたれさがつてゐる。顏はまるく,頸は,みぢかくて太い。眉は大きく弧狀にひかれ,それをつよめるために、刻線さへある。目の部分はまるくふくれ,それにきれ長の、うつくしい目がある。鼻梁は、わりにみじかく、脣も上にせまってゐる。肩は堂々とはり、腕も大きくりっぱな體格である。右手を胸にあげ、左手は、膝においてゐる。右手は微妙な指つきをし、指もはっきりしてゐる。左手は指をのばし膝の上をつよくおさへてゐる。めづらしい

手相で、こ、では、かりに壓手形とよんでおく。 薄板の頸か さり、環の頸かさり、瓔珞の頸かさり、耳たぶのかざりが粗 雑にではあるが、うまく組みあはされて、 腕にかいった天 衣、上膊と手首の腕輪といもに、この像を莊嚴ならしめてゐる。 (像高 1.60 m)

### PL 99 主室 南壁 第三層 東龕

天蓋の下,蓮座の上に坐佛の三尊をつくる。右手のこはれたほかは完存し,簡素でおほまかな美しさをもつ。(**籠**高 2.18 m 像高 1.45 m)

#### PL. 100 主室 南壁 第三層 東龕 佛本尊

本尊は、やはり螺髪のない肉髻をもつ。豊滿な丸顔に、溫容をしめし、右手は破損するが擧手のかたち、左手は衣端をにぎって、捻手のかたちをする。右肩をあらはす偏袒右肩。 兩肘をつよく張るために脇下が大きくひらく。衣はたくみにからだにまとひ、おほまかな、ほそい刻線の衣文をつくる。顔には、ながい弧狀の眉、ほそくひらいた半眼の目があり、おだやかなうちに、力のこもった表情をする。 すらりとした鼻すぢ、雨端がや」反った層、それらが決して小づくりではなく、しかも、ゆたかな頬と顎とで圍まれてゐる。顎の下には太い、みじかい頸がついいてゐる。(像高 1.45 m)

#### PL. 101 主室 南壁 第三層 東龕 右脇侍

右脇侍は、やゝ丈がひくゝ、足もみじかい。右手には一



る。ある 第十五圖 (Fig. 15) ガンダァラ菩薩頭

ひは、貝葉の梵筴であらうか。 ガンダアラ菩薩には梵筴をもったものがあり、文殊菩薩 Mañjuśri といはれてゐる。(A. Grünwedel; Buddhist Art in India, Fig. 147.) 大きな寶醬のまんなかに獣面がある。口に紐かざりをくはへてゐる。この獅子も、文殊菩薩となんらかの關係が、あるかも知れ

ない。(Fig. 15)額は俯目で,はなはだうつくしい。肩は,ゆたかで,やはらかく,腰は女性のごとく大きい。上身は裸形で天衣をかけ、すそに下裳をつける。その下裳を,留めるためにしめられた、横にとほるきれが、かへって腰のふとさを、まざまざと感じさせる。足をひらいて運座の上に、力づよく立ってゐる。 蓮瓣はつよく左右にはねあがり、その端がするどくとがってゐる。 この蓮華も、蓮座以外に間々あらはされてゐる。(像高 1.22 m)

### PL 102 主室 南壁 第三 層東龕 左脇侍

左脇侍は足もとがあいまいであるが、顔は本尊にも、右脇侍にも似て、一應おなじ作家のものと、推定される。右手になにかの蕾のやうなものをもち、左手には、水瓶をもってある。なに菩薩ときめることはむつかしいが、その指のあしらひはうつくしい。さきのガンダアラ浮彫には梵筴をもつた文殊菩薩に對して蓮華をもった觀音菩薩 Avalokitesvaraがある。これも手にもつたのを蓮華の蕾とみれば Padmapāniで、Avalokitesvara といふことになる。髻は實に高大で、その中央に獸面がつき、左右にかざり紐が、たれさがってゐる。(像高 1.34 m)

<sup>1</sup> A. Grünwedel; *Ibid.*, Fig. 147.

#### PL. 103 主室 南壁 第二層 東龕

右手は小破あるも、擧手の相、左手は衣端をにぎって手首をあげ、いはゆる捻手の相。偏袒右肩といふが、右肩にも天衣のはしが、ちょっとかいってゐる。左の肩から肱にかけて、天衣の一部が、袖のやうに大きくひろがってゐる。これが、威嚴を加へる一因である。兩手の五指の彫りかた、および兩膝から足さき、さらに衣文の表現法は、はなはだ粗雑である。 籠傍の渦卷柱は、けっきょくガンダアラ、中央アジアでもみられる籠傍柱で、南壁拱門わきにみえる蓮華の花束はこれの變形であり、籐椅子のやうな籠傍の臺は、その柱頭だけが遊離したものであらう。(籠高 2.23 m)

#### PL. 104 主室 南壁 第二層 東龕 佛上身

まるい,うつくしい顔である。目が,や、ひらいてゐる。 口もとは,ほ、えんでゐる。慧知の相が,おのづから輝く。 胸のはりはよわい。肩もなで肩であるが,それでも堂々と してゐる。顎がや、とがり,頸が心もちながくなってゐる。 左肩にかけた天衣のしたに,刻線だけでしめす內衣のはし が,な、めにみえてゐる。手の彫りかたは,や、粗 雜であ る。(像高 1.32 m)

## PL. 105A 主室 南壁 第二層 東龕 拱額飛天

### B 主室 南壁 第二層 東龕 拱梁飛天

A. 上にみえる波狀唐草文帶は第二層と第三層とを分つ 文様帶である。波狀の蔓は、中央に一本の刻線があり、はね かへった半パルメットの葉は表面を函縁よりすいて,あさい V字谷をつくってゐる。 拱額の四體の飛天のうち、中央二 體のしめす配置は正しいシムメリトイでない。一種の比例 的な構成である。むかつて右の飛天は, 右足を折りまげて, 身體の重みを,その上にかけ,左足を跳ねあげてゐる。右の 手はないめ下にのばし,左の手は折りまげて,腰にあている る。つまり飛翔のかたちであるが、 岡像の上では安定した 構圖,力の關係からすれば、Z形の構圖である。 これに反 し,むかって左の飛天は,その右の飛天の三角形の一邊にそ うて、全身をなくめにたほすのである。 左の手をぐっとの ばして頭上にあげ、兩足をまげて、うしろに跳ねあげてゐ る。力の關係は一本の、ないめの線上に集中してゐる。つ まり,かうして,二つの飛天により比例的構圖が成立する。 このやうな拱額の小さい閾像にも,活潑な彫像を構想しえ た,これら彫刻家の闊達なる製作態度,奇智的な着想は注目 に價するであらう。(額高 0.52 m)

B. 上の二飛天についで、さらに、合掌と合掌でない二飛天がゐる。最後に合掌跪坐した天人がゐる。拱梁は獸身の轉化したものである。中央に、三本のむすびらしい線がみえ、その他はなゝめの刻線がほどこしてある。 充内の飛天は二體づゝ左右から脚をのばし、手をのばしてゐる。そして中央では、佛の頭上に蓮華をさゝげてゐる。( 籠幅 1.48 m)

#### PL. 106 A,B 主室 南壁 第二層 東龕 拱額

これは拱額の左右である。一は合掌して,のびのびと,とんでゐる。他は,ぎこちない姿であり,粗略な彫りである。しかも,全體としてこだはらない,自由な空氣が感じられる。その下に,合掌胡跪の天人がゐる。あらはし方は,ほかの天人とかはらぬが,線刻の衣文や天衣がないため,全裸のやうにみえる。

籠の上には、含掌の比丘たちがのぞいてゐる。右に二人, 左に二人である。國光と天衣とは、刻線で背後の地に、あら はしてゐる。しかし、その他の衣文を全然あらはさぬため, これも全裸のやうにみえる。略したのであらう。比丘たち は、みな、まるいあどけない顔をしてゐる。そのうち、むかっ て右のはしだけが、や、日をひらいて齒をのぞかせてゐる。 なほこの閾では、籠內の飛天も、外がはのものが一對みえて ゐる。まるまるとした、その體軀と、自由なうごきとをみ

#### よ。(畫面高A 1.25 m 畫面高B 1.22 m)

### PL. 107A,B 主室 南壁 第二層 東龕 供養天人

これには龕内の供養者小像をしめす。まづ小さい立像があり、つぎに合掌胡跪の像がある。後者は東がはの方が、大きいが、前者では、西の方のものが大きく、そのかはりか、東の方は、合掌立像が二體である。西の立像は、右手を胸に左手を腰にあて、ゐる。また、この像では眉目がつりあがって、特色がある。頭上も高髻にゆったらしいが、みな簡略な作ゆきで、線刻が略されてゐる。(畫面高 A 1.30 m 畫面高 B 1.36 m)

#### PL. 108 主室 南壁 東部 腰壁, 第一層

おしいことに頭がない。僧衣の條目はよくみえる。キジィルの壁畫でも、比丘の僧衣には、かういふやうな線條をあらはしてゐる。それがからだに密着して、その下の肉つきがよくうかぶへる。體勢からいふと、半跏の像らしい。この龕の右から下の腰壁にかけて風化がはなはだしい。拱門傍柱の蓮華の花束だけがよく殘ってゐる。それも上半ばかりである。(第一層腰壁高 4.00 m)

1 A.G. Grünwenel; Altbuddhistische Kultstätten, Fig. 382.

#### PL. 109 主室 南壁 拱門東脇 蓮華拱柱

門口に接する壁に、この大蓮華裝飾が彫られてゐる。それは拱門傍柱の變化したものである。中央に、ふとい莖をたて、その二本を繩かなにかで縛ってゐる。その莖は、上下で、それぞれ大輪の蓮華をつけてゐる。莖には二本の條を彫る。莖をまいた縄のやうなものは、まはりに小さい蓮瓣をつけ、またそとに大きな半パルメットの唐草を上下にのばしてゐる。この裝飾は、文様の細部としては、ふつう北魏通用のものでありながら、その構成法がかはってゐるため注意される。(高 1.90 m)

### PL.110 主室 南壁 第四層 西龕

第四層束籠(PL.97)によく似てゐる。しかし,この方がよりよくしまってゐる。顏, 手足もよくひきしまって, すきがない。寶冠も精緻である。ながくのびた足をみよ。それから下裳のすそのさばきをみよ。そのあつかひ方は, すこぶる明確である。( 籠高 2.11 m)

#### PL. 111 主室 南壁 第四層 西龕 菩薩本尊

實に堂々たる像である。實冠から顔にかけて、とくに入

念にできてゐるし、かさりのある胸や手相も、うつくしい。 鐶狀の頸かさりには、大きな鈴がさがってゐる。腹から膝, 足にかけた凹みが、なかなかゆったりとした、おちつきをし めす。 籠の床は、下からみえないので、あらけづりのまゝで ある。足さきも、いくらかさういふところがみえる。(像 高1.58 m)

#### PL. 112 主室 南壁 第三層 西龕

左端が、いたんでゐる。本尊も手ばかりでなく、顏もいくらか剝落してゐる。しかし、きはめて充實した、まるみをもってゐる。 顎から胸にかけた體格は實にたくましい。 偏袒右肩、右手はこはれてゐるが、衣端をとる左手はうつくしい。 薄肉の蓮瓣は上の蓮瓣帶とおなじである。(龕高2.20m)

### PL. 113 主室 南壁 第三層 西龕 右脇侍

右菩薩も非常に充實したまるみをもってゐる。 眉はとくに大きく,目はたどのひき目で,しづかに 笑をたいへてゐる。 左手はなにかの蕾をもったやうで,胸にあげ,また右手は衣端か天衣をもつやうで,腰にあていゐる。 どちらの手も,微妙でうつくしい。 頸かざり,下裳はみな刻線である。 肩からさがった鐶狀の頸かざりも大きく, 線刻であらはされてゐる。 足は左右にひらき,線刻の仰蓮の蓮座の上にたってゐる。 (像高 1.40 m)

### PL.114 主室 南壁 第二層 西龕

西端はいたんでゐる。だから,和傍の籐座形はあったか,なかったか嚴密にはいへない。しかし,これだけシムメトリィにつくられた東西兩種だから, たぶんあったと推定して不合理でない。東がはの傍柱はほそい渦卷柱である。拱端の獸形は角があるが虎らしい。東和の龍頭らしいのと照應するのかも知れない。拱額中の坐佛は九體である。禪定佛であるが,衣はさきにいったごとく,二種が交互にならぶ。かなり頸がふとく,ながい。非常に特色のあるかたちで,第十九洞東脇洞の壁面干佛をおもはせる。

拱額のそとの比丘たちは、拱額が、はりすぎたために、小 さく表現されてゐる。西の二つはいたんでゐるが、東の二 つはよく殘り、りっぱな顏をしてゐる。

本尊はわりに奥まって彫りだされてゐる。 顔面はすこしいたんでゐるが,充實したまる顔で實にすぐれてゐる。耳も長大である。手足もうつくしい。衣もこまやかな表現である。東ณの本尊とちがって,足にかいった衣のすそが,八の字にひらき,そのあひだに,波がたの平行刻線をひく。そ

れがなんであるかは知りがたい。(籠高 2.20 m)

#### PL. 115 主室 南壁 第二層 西龕 佛上身

おしいことに、顔にきずがある。けれども、それにもまして、この像はうつくしい。まるまると充實した面貌、長大な耳。目はわりにひらき、杏仁形。手のつくりも、充分にうつくしい。手の上には、まだ、歴々とした鑿あとをみることができる。衣文のこまかいのも、また、ほかの像とちがふところである。(像高 1.60 m)

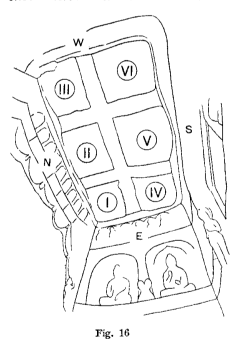
#### PL. 116 主室 南壁 西部 腰壁,第一層

これにも大きな蓮華の東がある。これも下半は風化して あるが、中央の縄に蓮瓣のかざりがついてゐない。風化は、 はなはだしいが、中心の像が僧形であらうとは、からうじて その剃髪の頭でわかり、またそれが半跏像であることも、わ かる。腰壁とのあひだの唐草文帶は、第七洞の例から、輪つ なぎであることが、やっと祭せられる。腰壁の供養者は風化 して見當もつかないが、東半の列像と同様であらう。(第一 層腰壁高 4.02 m)

#### PL. 117 主室 天井 全景

天井は六つの格間にわけられるが、その大きさは、かならずしも一定しない。概して北方がせまいやうであるが、これ

はの直あはみな壁とづ西とてにみ北めでら天らくにろく壁ろわったります。のるそら北と接一る壁と上れいから、貌けがるに,るにと離明に垂でにがで南とつ東としもも窓



の天井もみえる。明窓の天井には樹枝がのび、そのふちには拱梁の龍が蛇行してゐる。(全長 6.80 m 全幅 4.22 m)

### PL. 118 主室 天井 東半

天井の東半,格間四つ分がみえる。第IV區は東がはの飛 天二體がみえ,南がはの飛天一體のからだがみえる。それら はみな上半身をむこして走つてゐるやうである。たゞ北が

はの一體は脚 をねている。 がは 取がいた でなれてがない。 がないなればがれた。 がないないないないないないない。 がないないないないないないないない。



中心の蓮華はよくみえる。 むっくりとふくれた瓣が實に力づよい。そしてこれをかこんだ,八角形は,もはや形式化してごく淺い 彫りにすぎないが,三角持送りの天井であることはいふまでもない。これは同時代にひろくおこなはれたもので,そのことは,終章(p.31)において,くはしくといた。第11區は東がはの一體がみえ,南がはと北がはは不充分にしかみえぬ。中央の蓮華はわりに小さい。第11區は東がは一體がよくみえ,南がはと北がはとはわづかにみえ,蓮華も半分のぞく。

梁上は東の蓮華を中心にした四方の飛天たちがななめに みえる。(東端 3.65 m)

#### PL. 119 主室 天井 中南格間V

これは主として中南區 V がみえる。脚をそろへ上身をお こし、およぐやうな東がはの飛天。おなじやうに脚をなび かせながら,しかし一方の脚をはねあげて,うしろをふりか



二體は脚をいきほひょくうしろにはね、一手をまへにさし のべてゐる。東の梁、つまり中央の梁には北を頭にして左 右から相むかふ二飛天があり、東のは博山爐をもち、西のは 合掌してゐる。シムメトリックではないが,よく照應して すきがない。梁上の蓮華も八瓣であるが,まはりは瓣のと がったまして,まるい座がない。

第IV區東がはの二飛天,第II區南がはの二飛天も,かげのうちにうかんでゐる。(格間蓮華直徑0.70m)

#### PL. 120 主室 天井 中南格間V

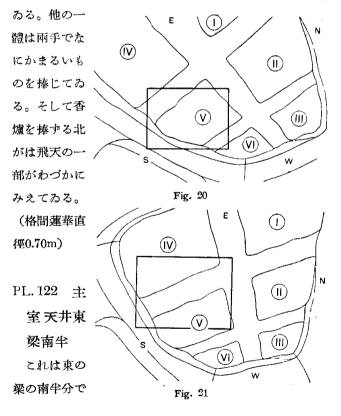
これは中南區格間V である。東がはの二體と南がはの二 體とがよくみえる。三角持送りもこゝによくみえる。南が



をみよ。決して建築的な正確さは、この石窟のどこにもも とめられない。黑いところはみな朱である。(格間蓮華直徑 0.70m)

#### PL. 121 主室 天井 中南格間V

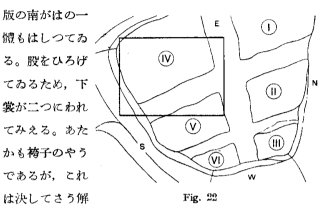
おなじ中南區であるが,南がはのほかに,西がはの二飛天 がみえる。一體は右手を腰におき, 左手でなにかささげて



ある。格間VとIVとにまたがつてゐる。二體の天人が一は 合掌し,他はたかく手をあげてとんでゐる。前者は腰と膝 で二度折れ,後者は腰で一度だけ折れてゐる。その胸と手 を一直線にのばし,脚を一直線にしたすがたは實に力づよ い。(東梁全長 3.90m)

#### PL. 123 主室 天井 東南格間IV

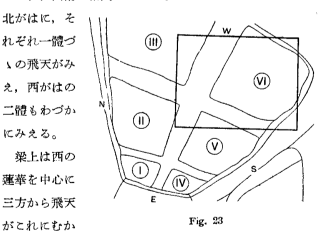
天井東南隅 IV である。西がはの二體と南がはの一體とがよくみえてゐる。北がはの二體もわづかにみえる。これらの三體はみな股をひろげ、走ってゐるやうである。 前圖



すべきではなからう。この股をひろげてとぶ飛天はこ、數 體だけである。ほかで,まつたくみられない。だからたまたま,この天井の作者たちが飛天をかういうふうに表現したことからおこつた服装上の破綻とおもふ。その證據に股になつてゐるが,ゆるやかでほかの下裳とすこしもちがはないのである。それにしても,この彫刻家たちは下裳をむすぶ紐を,ばかに大きくして,はでにひるがへしてゐる。とにかく,こ、數人の飛天はそのとび方,服裝がかなり特異である。(格間蓮華直徑0.47m)

### PL. 124 主室 天井 西南格間VI

これは西南の格間IVである。東がはに二飛天,南がはと



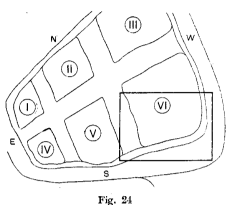
つてゐる。西からの二天も合掌し,下身をつよくはねあげ

てゐる。(格間蓮華直徑0.55m)

#### PL. 125 主室 天井 西南格間VI

前圖とおなじ西南の格間VIである。「東がはの二天が合掌 して、なにかふっくらしたものを捧げてゐる。上身をつよく おこし、下身をながくよこたへて、いかにもいきほひよく空 中をとぶやうで

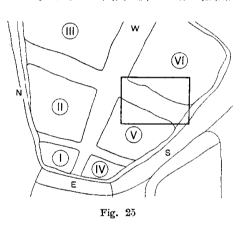
ある。南がはの 飛天は顔がこは れて ない ない で とんで とんだ がん と た だ い で な た た ま い で あ る 。 西



がはの飛天がわづかにみえるが、北がははこゝではみえない。(格間幅1.32m)

#### PL. 126 主室 天井 西南梁

西南の格間 VI と中南の格間 V とのあひだにある梁である。 つまり西梁の南半である。 梁上二體の天人が北の蓮華にむかってとんでゐる。 うしろの天人の脚のつよいはねか



# PL. 127A 主室 天井 西半

#### B 主室 天井 中北格間II

A. こゝではひろく天井の西半がみえる。西の梁上の蓮華を中心に格間IIIとIIがむかつて右に、格間VIとVが左にみえる。いたんでゐるけれども、格間IIとVIの西がはを特にしめす閾版である。格間IIは一體。格間VIは二體の飛天であるが、よこにのびて、かろやかにとんでゐる。格間Vの

二體の,のびやかな飛天に應ずるやうに,格間Vの勢のよい飛天がたちむかつてゐる。(西梁全長3.90m)

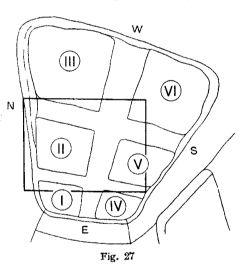


たである。左手は胸にかいへてゐる。といで注意されるのは、二つにわかれた下裳であるが、これには三角形の垂節がさがってゐる。しかしこれも繪そらごと。脚のぐあひで、下裳をひらいたため、その中間をうめるために、かういう垂節をつけたものとかんがへられる。(格間蓮華直徑0.53m)

#### PL. 128 主室 天井 中北格間 II

前圖とおなじ中北の格間IIを逆の方向,すなはち西方, らみたものである。東がはには一體の飛天が手をのばしか 脚をうしろにはねあげてとんでゐる。北がはには,むかひ

あがな方たてにつ天梁華飛で、もか手ゐはてがのに天のもでる西とあれむがのに天のをのさ。にぶり半かれが、南む二、,ふことがが、西蓮二、



では,はっきりとあらはれてゐる。 梁上の蓮華もうつくしい。(格間蓮華直徑0.53m)

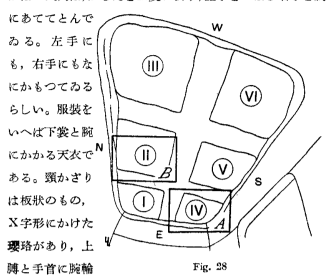
### PL. 129A 主室 天井 東南格間 IV

#### B 主室 天井 中北格間II

A. 東南の格間を西よりみたものである。東がはの二體 と,南がはの一體の,異様なとび方がよくわかる。それから 北がはの二體もななめにではあるが,みえてゐる。(格間蓮

### 華直徑0.47m)

B. これは PL. 128 のクロゥズアップである。格間II東 がはの天人は、からだを二度に折り、左手をのばし右手を胸



がある。この服裝は,天井のどの天人にも通用する。(格間 蓮華直徑 0.53m)