### 縱目仮面、 「燭龍」と「祝融

三星堆文明における青銅 「縱目仮面」 と中国古代神話伝説との接点

徐

朝

龍

した。そして湖南省長沙市馬王堆前漢墓(一号、三号)の帛画に描かれた「神」についても、それは「女娲」ではなく、「祝融」だ 代南方の神とされた「祝融」との間に多くの共通点をもつことに注目し、「祝融」は「燭龍」から変化した神だった可能性を論証 かった。 山」が「天下之中」とされた「崑崙之丘」にあたり、「鐘山之下」がもう一つの「天下之中」だった「都広之野」に該当したとわ 仮面の奇妙な姿のもつ歴史的な背景を考察してみた。一方、「燭龍」の活動したとされる関係地域についても文献解析を試み、「鐘 桑信仰」の原点を究明したのに続き、「山海経」などに 記録された中国古代神話伝説のもう一つの原形が三星堆文明 にあったこと と立証し、一号墓の帛画と三号帛画との表現上の食い違いを「祝融」と「炎帝」との関係で説明を試みた。このように、 三星堆古代蜀国における青銅遺物と文献との接点を一層有力なものにしたのである。 さらに、以上の結論を踏まえ、「燭龍」が古 に一致したことが判明した。そこで、「山海経」などの関係文献に描かれた「燭龍」のもつ神通力について分析を行ない、青銅縦目 では龍を表したものであることを明らかにした。その上、その特異な姿を「山海経」に記録された「燭龍」と比較し、 明らかにすることができたのである。 その上、「崑崙之丘」と「都広之野」はそれぞれ現在の岷山山系と川西平原を指したという可能性を見いだした。 中国四川省広漢市三星堆で発見された殷周時代の青銅器文化はその「非中国的」な性格でもって学界に大きな驚きを与え 三星堆文明のもつ「非中国的」な側面を象徴する遺物の一つである青銅縦目仮面に照準を絞り、 七七巻四号 それが古代蜀国 一九九四年七月 両者が驚異的 前に「扶

#### Ľ め 12

11

八年前、 中国四川 、省広漢市三星堆遺跡における二つの土穴から金器をはじめ玉石器、 象牙および重さ一トンを超える青

に理解されてよいかどうかである。筆者はこの問題について掘り下げ作業を続けてきた結果、この仮面が古代蜀国の王の 確かに、この縱目をもって「蚕叢」と比定するのにかなりの説得力がある。ところが、問題は解釈がこれで終わったよう さえしなかったのである。このため、この縦目の青銅仮面をみた関係者たちの衝撃は大変なものであったにちがいない。 推測がなされていたが、意外にも眼中から目玉が正面に向けて飛び出るという形だったとは、さすがに誰一人も思いつき 生えているからその名を得たとか、目尻が縦になるほど極端につり上がるため「縦目」と呼ばれていたとか、さまざまな 幅広いコンセンサスを得ている。かつては「華陽国志」に記載されている「縦目」をめぐって、王の額の真中に目が縦に の目が 中でも目玉が飛び出る巨大な青銅仮面は奇抜な造形として最も目を引く存在の一つとなっている。この仮面について、そ った。そこでこれらの極めて重要な接点を明らかにすべく、考古学資料から神話伝説を解明する有意義な試みとしてこの 「蚕叢」というより、むしろ「山海経」に記録される古代神話伝説の中にある特定な内容と多くの接点をもつことがわか 「縦目」とみなされ、「華陽国志・蜀志」に登場する古代蜀地における最初の王である「蜀侯蚕叢」の姿と比定され

局:(A)「広漢三星堆遺址一号祭祀坑発掘簡報」、「文物」第一○号、第① 四川省文物管理委員会、四川省文物考古研究所、四川省広漠県文化

小文を書くことにした

祭祀坑発掘简報」、「文物」第五号、一−二○頁、一九八九年、北京。一−一五頁、一九八七年、北京。著者同前:⑫「広漢三星堆遺址二号

## 第一章 三星堆古代蜀国の「龍」

通している。そのうち、「大号獣面」とされる仮面は幅一三八センチ、高さ六五センチとあって最も大きい。〔図一上〕「小 縦目をもつ青銅仮面は三星堆遺跡の 「二号坑」から全部で三点出土しており、三点とも大きな「縦目」をもつことで共

2

ての常識を根底から改めるユニークな造形的傑作の数々が含まれており、考古学、歴史学関係者に大きな驚きを与えた。① 銅鋳造物などが出土して話題を呼んだことは記憶に新しい。特にその青銅鋳造物の中にそれまでの中国青銅器時代につい



下」「大号獣面」

仮

面

[の額の真中に四角い穴がある。

るようになり、

ものであったと判明したため、

たほかの二点の「二号獣面」仮面が最近修復され、

号獣面」とされる仮面は二点あり、

幅七九センチ、

高さ三二センチとサイズが同じくペアをなしているようである。

仮面の額の小穴が鼻筋に乗って立ち上がる飾り付きを取付けるため

かつてはそこが第三の目であるという意見もあったが、

同時に出土し

**図** 

三星堆遺跡出土の三点の青銅縦目仮面

よって、「第三の目」という意見が否定された。 「大号獣面」にもかつて同様な飾り付きが取付けられていたが、 うか? 飾り付きがつ 文明の時代に はなんといってもその額から鼻筋までの間に取付けられた大きな飾り付きと言 巨大な鼻、 表したものと見られているが、 げられる。 が あったのであろうか? わねばならない。 気味で異様な雰囲気を漂わせている。 たのである。 うい た 三星堆出土の関係遺物を注意深く観察してきた筆者は、それが三星堆 即ち、 そして耳元まで広がる口をもち、 確かに、 いていたというわけである。 一龍 問題はなぜ顔の真中にあのような飾り付きを取付ける必要が 三星堆の古代蜀国では を装すシンボ これらの仮面は発掘者に「獣面」と呼ばれるように獣を この人間の顔に近い顔は飛び出た目、 飾り付きは果たしてどんな意味をもつものなのであろ 顔付きは間違いなく人間の顔をモデル ルマークである可能性が高いということに気 しかし、 龍 その証拠として次のような事実が なにか獣を連想させるほど大変不 なら、 その異様さを最も際だたせる のちに紛失したと見られ 鼻の上に必ずあのような 大きく開いた耳、 にしてい

ついている巨大な「一号神樹」 まず、 [二]号坑] か ら出土した高 がよく知られているが、 さ四 メート ル近くもあり、 実はその細長い幹に沿 枝に 花



青銅神樹「若木」に絡む「蝡蛇」 (古代蜀国の龍)

この怪物を蛇と見るべきか、

それとも

「龍」とするべ

角のような大きなものが立ち上がっていることである。

[図二]。そして最も注目すべきはその額あたりに

図 2

きか

問題になりそうだが、

実は古代では

一龍と

ある。

たとえば、

「山海経」

海内経に

「有窫窳龍首 「窫窳龍首

食

という一節があり、

海内南経にも

蛇

とがあまり厳密に区別されていなかったようで

節に見られる「若木」の上にいる「蝡蛇」にあたると指摘していたが、③ れている伝統的な中国古代の龍の頭部特徴と異なり、 から見て、「若木」を表す実物の青銅神樹に絡むこの「蝡蛇」は 「龍」であることを示すためであったと考えられる。 筆者は先にこの怪物を「山海経」海内経に「有木名曰若木、 蛇面人身」とあり、 明らかに「龍」 この怪物が鼻筋に大きな飾り付きをつけているのはそれが三星堆文 と「蛇」 この点について以下の証拠をみると、 とは同一視されていた。 「龍」だったことがわかる。 弱水中、 額に飾り付きがあることや足が生えている点など ……有赤蛇在木上、名曰蝡蛇、 ……其状如龍首、 同じ類例は多々あるので枚挙に したがって、 食人」とあるが、 層明白になる。 木食」という一 これまで知ら 同海内西

施されている〔図三左〕。これらの龍の頭の部分をよく見ると、その鼻筋の上にやはり大きな飾り付きがついていることが 像として知られている 三星堆遺跡の「二号坑」から出土した全高二六二センチもある青銅立人像は同時代の中国において最大の青銅鋳 [図三右]が、 その像が着ている長いガウンには空を舞う四匹の 龍 の姿が線刻文様として精巧に 造人物

化の

経では

「窫窳者、

とまがない。

3

0 怪

鰭や足も生えて

物は蛇のような細長い身体をもつが、

ってさかさまにぶら下がる一頭の怪物がある。

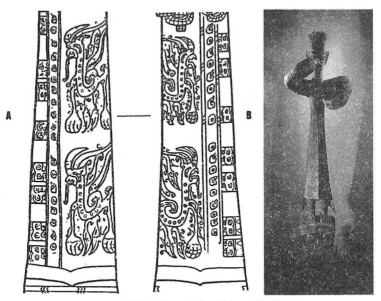


図3 青銅立人像とその服に刻まれた龍の姿

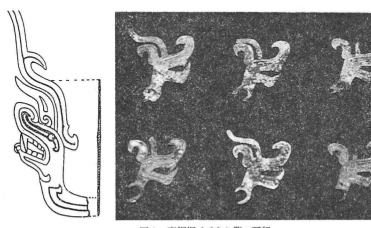


図4 青銅板でできた龍の頭部



が、 代蜀国の独特な「龍」としての特徴を際だたせているのである。 形から見ただけでも明らかにそれが龍を表すものであることがすぐわかる 々な雄姿をアピールしたように見える「龍」である。 である〔図四〕。これらは薄い青銅板でできたもので、 に飾り付きが付け加えられたのであろう。 さらに有力な証拠は、 鼻筋から額にかけてさらに見事な飾り付きが立ちあがり、 複数にある「蘷龍形飾」と呼ばれた青銅製の遺物 頭をもたげて威風堂 その頭部の基本的造

は 古代蜀国の人々にとっては の蛇の写実的な姿をみてわかるように、飾り付きがないことによってそれ 「龍」でないということが明確に区別されていた。 方、三星堆遺跡出土の青銅鋳造物の中に蛇も含まれている 「龍」と「蛇」とは別々な動物だったと考えら つまり、 少なくとも 図五。

れるのである。

面たちに戻そう。 のが立ち上がるという極めてユニークな姿をもつものであることを確認することができた。それでは、話を「縱目」 以上の実例を踏まえてみると、 われわれは三星堆の古代蜀国において「龍」 は額から鼻筋にかけて角のような奇妙なも の仮

比較的小さい二点の仮面はいずれも鼻筋に大きな飾り付きをもつので、 人間のような顔をしているものの、 ほか

あくまで三星堆の古代蜀国ならでは

まず目につこう。これらはその姿から龍であることを一目瞭然に識別でき

るように表すだけにとどまらず、

「龍」であることを強調するために、当時の人々によってわざわざと鼻筋

物が目に止ったのである。

いう

最大の特徴を念頭に「山海経」の記載内容を洗うと、大荒北経と海外北経に登場する「燭龍」また「燭陰」

で出土したすべての背銅仮面の中で最も神聖なる存在を代表するものとして区別されていたにちがいない。 さに加え、 飾り付きこそなくなったが、 れ葬り去られるにあたって、「小号獣面」と比べて外れたり、壊れたりしやすかったことは想像に難くない。 たのである。 大きな飾り付きが取付けられていた「大号獣面」も「小号獣面」たちと同じ形をしていた以上、龍でなければならなか れていたといってよい。 の数多くの飾り付きをもたない仮面と比べてみてもその突出した特徴からそれらが人間でなく「龍」であることを規定さ 目玉が飛び出て額から鼻筋にかけて飾り付きが取付けられたことによって、この大小三点の仮面は三星堆遺跡 いうまでもなく、 したがって、同じことはあの巨大な仮面についてもいえる。即ち、 仮面がもともと「龍」の頭を表すつもりで作られたことには変わりはない。 **一飾り付きが「大号獣面」の巨大さにあわせて作られたため、** かつて額の四角い穴を通して 三星堆の青銅鋳造物が破壊さ 抜きんでた大き したがって、

た 豊富な古代文献の内容からこの問題に対する答えを引き出せるかもしれないと考え、 いったいどんなものなのか、 この極めて奇妙な姿をもつ「龍」はなにか特定な対象を表していたにちがいないと思うが、この特定な対象とは というのが問題になってこよう。 これは遺物を扱う考古学の限界を超えた問題になるので、 筆者は検証作業を始めることにし

ぼって調べてみたところ、 化に関する記録があるものを対象にすることにした。そしてその上でもっぱら神話伝説を記録する古いものへと範囲をし į, 明の研究でよく引用される「蜀王本紀」や「華陽国志・蜀志」などの重要な文献には ないので、 とりあえずそばに置くことにした。そこで神話伝説という前提に立って文献の範囲を限定し、 というのは想像上の動物であり、 このような条件にあう「山海経」という文献が浮上してきた。 神話的な世界にしか存在しなかったと一般に考えられてい 龍 そこで に関しては一言もふ 「人間の顔をもつ龍」と 古代南方の文 れられ

7

という怪

- 文化研究專輯、三八一四四頁、一九九二年、成都。陳徳安「三星堆祭祀坑出土青銅面具研究」、「四川文物」三星堆古蜀
- ③ 徐朝龍「中国古代における「神樹伝説」の源流」、「日中文化研究」物」、広漢三星堆遺跡研究専輯、五四―五五頁、一九八九年、成都。② 巴家雲「三星堆遺跡所反映的蜀人一些宗教問題的研究」、「四川文
- 協之丘、是実唯帝之下都、神陸吾司之、其神状虎身而九尾、人面而虐衛之丘、是実唯帝之下都、神陸吾司之、其神状虎身而九尾、人面而虐衛之丘、足妻唯の「一号坑」から「爬龍柱形器」と呼ばれた青銅鋳造物がある。「西本の大きな角をもち、頸下に垂鬚を伸ばして尻尾を巻き上らない。四本の大きな角をもち、頸下に垂鬚を伸ばして尻尾を巻き上らない。四本の大きな角をもち、頸下に垂鬚を伸ばして尻尾を巻き上らない。四本の大きな角をもち、頸下に垂鬚を伸ばして尻尾を巻き上らない。四本の大きな角をもち、頸下に垂鬚を伸ばして尻尾を巻き上らない。四本の大きな角をもち、頸下に垂鬚を伸ばして尻尾を巻き上らない。四本の大きな角をも、頸下に垂鬚を伸ばして尻尾を巻き上がているこの怪物はどうやら「山海経」と呼ばれた青銅鋳造物があるように思う。西山経に次のような一部がある。「西南四百里、田道衛子の大力という。」
  - 類羊」とあるが、「類羊」とは、「土蠳」のことを指していたかもしれ類羊」とあるが、「類羊」とは、「土蠳」はその名のように土と関の姿を表したものと思われる。この「土螻」はその名のように土と関の姿を表したものと思われる。この「土螻」はその名のように土と関の姿を表したものと思われる。この「土螻」はその名のように土と関の姿を表したものと思われる。この「土螻」はその名のように土と関の姿を表したものと思われる。この「土螻」はその名のように土と関の姿を表したものと思われる。この「土螻」はその名のように土と関の姿を表したものと思われる。この「土螻」はその名のように土と関の姿を表したものと思われる。この「土螻」はその名のように土と関係していたようで、「国語」巻語下に「丘(孔子)聞之……土之怪、日係していたようで、「国語」巻語下に「丘(孔子)聞之……土之怪、日本は、とは、「土螻」のことを指していたかもしれ類羊」とあるが、「類羊」とは、「土螻」のことを指していたかもしれ類羊」とあるが、「類羊」とは、「土螻」のことを指していたかもしれ類羊」とあるが、「類羊」とは、「土螻」のことを指していたかもしれ類羊」とあるが、「類羊」とは、「土螻」にないた。

# 第二章 「山海経」の中の「燭龍

開いた時は天下が昼になる。彼は食わず、寝ず、呼吸せず、風雨が彼の指示を仰ぐ。彼はその神通力でもって天下の隅 時一本の直線になる(「正乗」について筆者の解釈が以下にある)。 この神が目を閉じた時は、天下が夜を迎えるが、彼の目が 冥乃晦、其視乃明。不食、不寝、不息、風雨是謁、是燭九陰、是謂燭龍」と。即ち、西北の海の外、赤水の北に章尾山と の暗いところを照らすため、「燭龍」と呼ばれている、というのである。 ここに見られる「燭龍」の姿は、 いう山がある。そこに人間の顔をし、蛇の身体をもつ赤色の神が住んでいる。その目は開いた時まっすぐに竪ち、 「山海経」大荒北経に次のような記載がある。「西北海之外、赤水之北、 有章尾山。 有神人面蛇身而赤。 人間の顔と蛇 直目正乗、其 閉じる

8

とを指した言葉ではないかと思われる。

る造形上の異常表現ではなく絶大な神通力を備えるものなのである。

「燭龍」の奇怪な姿より重要なのはその果たす役割である。

即ち、

彼のもつ「縦目」という目は決して単

ある。 記録の内容と考古学の事実との間に極めて興味深い符合ができたからである。 大変重要な意味をもつ。 いることが確認され、 ろうことが推定できよう。 号獣面」は三星堆の古代蜀国の「龍」として表されていたと考えられるため、「蛇身」、即ち「龍」の身体をしていたであ の姿の最大の特徴にぴったり合致していることがわかる。 の三星堆の「大号獣面」に目を向けると、 の身体をもつこと、 現場における修復作業の過程において、縦目仮面の裏に明らかに鋳型の土でない「紅褐色」の粘土が多く付着して およびその顔にある「直目」をもって見る人に強烈な印象を与えるものである。 仮面の身体の部分が「紅褐色」の粘土でできた可能性があると発掘者が指摘している。 なぜなら、文献では「人面」、「蛇身」に加え、「燭龍」の身体が「赤」とされているので、 推定だけでは不十分と思うが、実はこの問題を理解するのに非常に注目すべき事実があるので 人間の顔をしていることと、顔に「縱目」こと「直目」をもつことが そして、その身体についても、上に明らかにされたように「大 その姿を念頭に、 この事実は 「燭龍 か

することは当然だが、 と説明した上、「正乗」を「燭龍之目合縫処直也」と注釈している。 たり、 せれば、 わざ「正乗」という難解の言葉を用いる必要性は果たしてあったのであろうか? て「乗恐朕字仮音、 郭璞が その この 「正乗」とは仮面の鼻筋に乗るような形で垂直に取付けられた 直目、 「直目正乗」の「正乗」についても「大号獣面」を見ると、 俗作眹也」という。 目従也」と説明した上、「正乗」の解釈に困り「正乗未聞」と素直に認めたが、 目を閉じるというごく普通な行為を描写するのに前の この根拠の弱い推定を受けて袁珂氏が意味の転化として「他物交縫処、 しかし、 従来の説明を再考する必要を感じる。 「直目」というストレートな表現に対しわざ 「龍」のシンボルマークである飾り付きのこ 直目だから異常現象として取り立てて言及 そこであくまで推測だが、 畢沅が 筆者に言 無理を押し 皆得曰朕 注釈 いにあ

特 な

9

上掲の「山海経」大荒北経のほかにもその雄姿、

たとえば、「山海経」

海外北経に「鐘山之神、名曰燭陰、

視為昼、

**順為夜、** 

吹為冬、呼為夏、不飲、不食、不息。

可謂至神」とある。 似たような記載はさらに「淮南子」、「山海経図賛」や「括地図」(太平御覧巻九引)などにも見られる。「淮南子」墜形訓に 長さは千里あり、 のこと)という。 「燭龍……人面龍身而無足」とある。「山海経図賛」によれば、「天欠西北、龍銜火精。気為寒暑、眼作昏明。身長千里、 在無啓之東。其為物、人面、蛇身、 口をあけてゆっくり吐くと夏になる。飲まず食わず呼吸もしない。鼻から出した空気は風になる。 その目を開けると、天下は昼となり、目をつむると、天下は夜に入る。 無啓の東にいる。その姿は人間の顔をして蛇の身体をもつ。色は赤く鐘山の下に住む、というのである。 そして「括地図」には「鐘山之神名燭龍、視為昼、眠為夜、吹為冬、吁為夏、 赤色、 居鐘山下」とある。 これは、 即ち、鐘山の神の名は燭陰 口をすぼめて空気を強く吹き出 息為風」と記されてい

即ち、燭龍は、その「直目」こと「縱目」を前に出すと、天下が昼を迎えるが、彼がその目を閉じると、暗い夜がこの世 に訪れてくる、 るとわかるように、「燭龍」の目は実は昼と夜の交替という自然界の運行を自由自在に操ることができた存在なのである。 これらの記録にある「其瞑乃晦、其視乃明」や「視為昼、瞑為夜」や「眼作昏明」や「開目為昼、 というように大変な超能力を持ち備える神なわけである。これはまさに「至神」と呼ばれて相応しい造物 閉目為夜」などを見

為雷電、

いう記録が見られる。さらに「広博物志」巻九に引かれる「五運歴年記」によれば、「盤古之君、

龍首蛇身、

嘘為風雨、

吹

大荒北経の郭璞注引「詩含神霧」によると、「天不足西北、無有陰陽消息、故有龍衛火精以往照天門中也」と

開目為昼、閉目為夜」という記載がある。それらの記載はいずれも「燭龍」に関するものと考えられている。③

らが「燭龍」を「大号獣面」のような巨大な青銅鋳造物に表し、神として祭っていたことからでもよくわかる。一方、「燭 絶大な神力をもつ「燭龍」に対して三星堆の古代蜀人たちがおそらく限りなく憧れを抱いていたようである。 これは彼 主的存在と言わなければならない。

之東」

となっているのである。

なお、

大荒北経に「有鐘山者、

有女子衣青衣、名曰赤水女子献」という、

海経」

Ш

経

にも

「鐘山之神」

の子の「鼓」と

「欽鵄」

を帝が

「鐘山之東」

で殺したとあるが、

「山海経図賛」では

また

山

· 推南子」俶真訓に「鐘山之玉」という記載に後漢時代の高誘が「鐘山、崑崙也」と注釈をしている。

当時 龍 ついては行論の関係で筆者はのちの第五章に述べたいと思うので、ここでは先に進もう。 にこだわっていたことがわかる。では、どうして彼らはこれほど「目」に憧れと崇拝の念を抱いていたのか、 にお かゞ 縱目仮 ;尊敬を集めていたのはなんといっても彼があの自然界の運行を左右できる不思議 面 てかなりはやっていたことを裏付けている。このように、ここまでするほど三星堆の古代蜀国 のほかに、 三星堆遺跡から出土した大量の「目」を型取った青銅鋳造物の存在もこの な をもってい 「目の崇拝」 一の人々 たからであろ この問題に は 月

崑崙の南東にあり、 所在をほぼ把握することができるのである。つまり、崑崙が赤水の辺にあり、 沙之浜、 して「荘子」天地篇に「黄帝遊乎赤水之北、 西経に「崑崙之墟、 得力を欠いているように思う。ここではまず章尾山と鐘山の具体的な位置について検討し、 よれば、「章」と「鐘」とは声転関係にあり、二つの名前が同一山を指すとされている。 水の北にあるとされるわけだから、 大荒北経に 西山経によれば「西南四百里、曰崑崙之丘、是実惟帝之下都、……赤水出焉、而東南流注於氾天之水」とあり、 この燭龍の棲む場所は同じ「山海経」でも「章尾山」とも「鐘山 (之下)」とも書かれているが、 赤水之後、 「西北海之外、 黒水之前、有大山、名曰崑崙之丘」とある。これらの記録を総合すれば、 黄帝も赤水の北にきて崑崙に登ったことがあった、 方八百里、 赤水之北、有章尾山」とされる。 高万仞、……門有開明猷守之、 崑崙の一部にあたるか、 登乎崑崙之丘」という記録が見られるし、さらに大荒西経に「西海之南、 あるいは崑崙そのものの別名だったか、 百神之所在、 この「赤水」については、 というわけである。 在八隅之巌、 黒水と赤水とに挾まれている。 しかし、 いくつかの記録に触 赤水之際」と記され この問題を明らかにしたい。 そうなると、「章尾山」 われわれはまず これだけでは、 とわかる。 郝懿行の箋疏に この赤水 「崑崙」 が 流 そ 0

鐘山」と

(504)

12

鹂 水」とは近い存在であることを示唆する文言も見られる。こうしてみると、この「鐘山」は高誘の言うように「崑崙」に によれば、 イコールするか、「崑崙」の一部であることがわかる。この「崑崙」についていろいろな解釈がなされている。「海内西経 華池、 「海内崑崙之墟在西北、……高万仞」とあるが、 蓋天地之中也」と注釈している。 それでは、ここにこの「崑崙之墟」の位置を「山海経 郭璞が「禹本紀」を根拠に「……自此以上二千五百里、 の記述を頼りによ 上有

り具体的に特定してみたい。

ではありえないことになる。そして「崑崙之墟」 されているところから「青水」は位置的に大渡河のことだったと比定できるかもしれない。こうしてみると、この雅磐江 焉」と記されているが、これらは黄河の南にある崑崙がさらに若水の源の東にあることをも示している。 置することがわかる。さらに大荒北経には「若木生崑崙西」とあり、海内経には「黒水青水之間有木、名曰若木、 で、「崑崙」は四川省の西縁を南北に流れる黒水(いまの金沙江にあたると見られている)より東に「赤水」(下述)より西に位 そして、上引の大荒西経にある「赤水之後、 ち岷江を北西に越えたところにある岷山山系のことであり、「鐘山之玉」も「崑崙之玉」または「岷山之玉」に等しい 現在の雅磐江にあたると考えられているので、「黒水青水之間」に「若水」があり、海内西経に「青水出(崑崙) である。 を除いて東西方向に流れる河がないので、水の北と南がありえなかったからである)。このように、「崑崙」(「章尾山」、「鐘山」) 「岷江を西北に越えたところ」にあると考えるべきであろう(それもそのはずである。というのは、 外該当する川はないということにもなる〔図六〕。こうなると、「赤水之北」の「崑崙」は実際に岷江の位置関係からみると、 源の東、 海内西経に そして「山海経」の中では「崑崙」が 黄河の南にあるこの「崑崙之墟」はもはや川西平原の北西部に位置する岷山山系 (邛崍山山脈の一部を含む) 以外 一河水 (黄河)出(崑崙)東北隅以行其北」とあるが、これは崑崙が黄河の南に位置していることを示している。 黒水之前」というのは河川が南北に流れるため東西方向で「前後」を示すの 「天地之中」とされているので、この「天地之中」は「崑崙」こと岷山山 (岷山)の南東に「赤水」が流れるというので、 関係する範囲では黄河と長江 この 「赤水」とは岷江以 この「若水」 西南隅」と 若水出 は

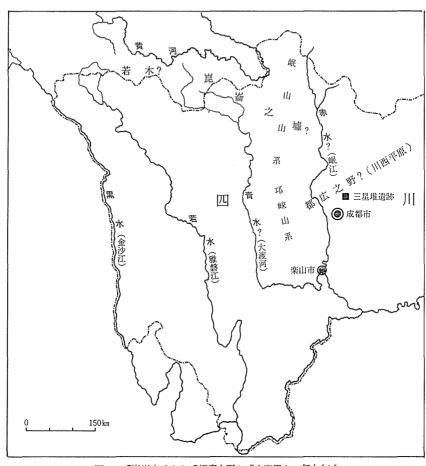


図6 「崑崙之丘」と「都広之野」:「山海経」の舞台(?)

也」とあり、「淮南子」墜形訓に焉、其城方三百里、蓋天地之中黒水之間、有都広之野、後稷葬

「建木在都広、衆帝所上下、日

也」とも記されている。さらに中無景、呼之無響、蓋天地之中

ここに出た「建木」との絡みで

「呂氏春秋」有始覧十三に「白

のである。この「都広」につい 呼之無響、蓋天地之中也」と記 されている。これは即ち、「建 木」の位置する「都広」という ところも「天地之中」にあたる

ところで、海内経にはもう一指していたことになる。 系の広がる川西平原の北西部を

いる。

海内経によると、

「西南

つの「天地之中」が記載されて

(506)

14

(成都) 郡西三十里、

張衡伝の注では「広都」となっている。一方、

それは川西平原になるのである。この天地の間を上下できる「氐人之国」は建木のある「都広之野」こと川西平原に栄え に「赤水之北」について岷江北西に越えた所だと指摘したが、「赤水之南」とは岷江を東南に越えたところを意味するので、 之孫、名曰霊恝、霊恝生互(氐)人、是能上下於天地」という記載がある。また、海内南経に「氐人国在建木西」とある。 こうした「都広」と関連してか、大荒西経に「西南海之外、赤水之南、……有互(王念孫が「氐」と校改した) 人之国。 在学界では「都広」こと「広都」はおおよそ岷山山系の下に広がる川西平原の一部を指すとする意見が大勢を占めている。 元溯二年(紀元前一二七)置」とあり、 明代楊慎による「山海経補注」に「黒水広都、今之成都也」とされているため、 前

と書かれたりしている。

て「楚辞」离騒に「絶都広野而直指號」とあるが、

「太平御覧」では「都広」(百穀一巻八三七、類聚地部巻六) とされたり、「広都」(木部八巻九五九、百穀部巻八十五、鳥部上巻九十)

王念孫によると、「後漢書」

両者は実は同一地名であると見られている。「華陽国志・蜀志」に「広都県、

味深い!) 「崑崙」 と 「都広」 はこうして岷山山系とその麓に広がる川西平原にそれぞれあたるとほぼ特定できたわけである た三星堆古代蜀国とはなにか関連があったことが考えられる。ともかく、ともに「天地之中」とされていた(ここが極めて興 このように、「鐘山」が 「崑崙」こと「岷山」であり、「鐘山之下」が岷山の麓に広がる川西平原にあたる以上、「燭龍

・同じく「赤水之北」または「赤水之際」に位置する「崑崙」(岷山) こと「鐘山」に同定することができたわけで こうして郝懿行などのように、「章尾山」の「章」が「鐘」と単に発音的に互換できるという随意性のある説明だ

の活動する場所も岷山山系および川西平原あたりだったとみてよかろう。そして、

前述のように、「赤水之北」にある「章

けで両者を同定するのではなく、筆者は具体的な論証を経てこの説得力のある結論に到達したのである

であるように考えられる傾向もあった。これについて筆者は次のように考える。 ところで、漢代になって「燭龍」の居場所が「鐘山」ではなく中国の北にある「雁門北、 中国の統一にともない、 委羽之山」(「淮南子」壁形訓高誘注)

として一地域の神話が全国共通の神話枠組の中に吸収されつつ各地へ広がる、 いわゆる地域文化の全国化という状況が生 文化融合の一環 上の中心的

な存在の一つである。 など「山海経」

かくして、

広之野」

目に対する崇拝は当時の蜀国社会に深く浸透していた。この「燭龍」こそ三千年前の三星堆文明の社会における宗教信仰

「燭龍」という有力な接点を通して、

われ

われは三星堆文明と、

るのである(実際墜形訓に「燭龍」の記録のすぐ後に「都広」にある「建木」が続く事実も改竄しきれない部分である。)。この点にお 玉 いて実は な「燭龍」の居場所として「雁門北委羽之山」が新しい時代に書かれた文献に登場したのではないかと、 [の領域の中では当 これは そのため、 「扶桑伝説」の展開もほぼ同じ経緯をたどっていたと筆者は考えており、 「山海 経 然「北」 四川盆地という限られた地域の北部にある「鐘山」 の核心にあたる部分(「大荒経」 の山ではありえなくなった。 四篇と「海内経」一篇) そこで帝国領域の北にありしかも全国的に受け入れられるよう は黄河と長江中下流域を中心とした広大な秦漢帝 が書かれた時代とは情勢が著しく変わ 紙面をあらためてこの問題をさらに詳 筆者は考えてい た

之野」がともに る川 がその麓に棲むとされる「章尾山」または「鐘山」は赤水の北に位置し、 の長さと例えられた「蛇身」を伸ばして神殿などの神聖な場所で古代蜀国の人々の礼拝を受けていたのであろう。「燭龍 蜀国の都 (三星堆遺跡) つ巨大な青銅仮面はほかでもなく天下に昼夜をもたらすあの造物主的な神=「燭龍」を表したものなのである。 しく議論するつもりでい 「崑崙山」は実は川西平原の北西方向に岷江を越えたところに横たわる岷山山系であり、 以上の議論を通じて次のような結論をつけることができると考えている。 西平原は の麓、 「都広之野」だったのである。 「天地之中」と見做されていた(少なくとも三星堆古代蜀国の人々は自らそう思い込んでいたのかもしれない)。 - 都広平野」を住まいとし昼と夜を支配する至神である「燭龍」 では「燭龍」は「直目」を出す青銅製の巨大な「人面」の仮面をもち、 当時では聖なる山である「崑崙」と、 あの黄帝も登った崑崙山にあたる。そしてその 即ち、 が超能力の目をもっていたため、 聖人「後稷」の安息の地である 三星堆遺跡で発見された「縱目」 その岷山山系の東南方向に広が 赤い粘土でできた「千里」 古代 秘

に記録される古代神話の内容とを次第に線でつなぐ糸口をつかむことができたのである。 「崑崙」 15

- 文化研究專輯、四〇頁、一九九二年 陳徳安「三星堆祭祀坑出土青銅面具研究」、「四川文物」三星堆古蜀
- 袁珂「山海経校注」、四三八頁、上海古籍出版社、一九八○年、上
- 版社、一九八一年、成都)を参考にしている。 代及其産生地域」、「巴蜀古史論述」、一四六—一八四頁、 四川人民出 このあたりは基本的に蒙文通先生の意見(「略論「山海経」的写作時 **袁珂「中国古代神話」、三四頁、商務印書館、一九五七年、上海**
- ⑤ 「氐人国」の地理位置は海内経に見る「有都広之野、後椶葬焉」と よって定められる。古代蜀国の主要な民族構成には童恩正氏(「古代的 訓に「建木在都広」と海内南経に「氐人国在建木西」といった記録に 海内西経にある「後楼之葬在氐国西」といった記録と、「淮南子」墜形

前後から長江三峡を通って入ってきた二里頭文化の要素が顕著に認め 巴蜀」、五六・五七頁、四川人民出版社、一九七九年)が指摘したよう に「氐羌族」が含まれていた。最近の研究でもおよそ紀元前二一世紀 16

られるものの、西北の岷山山脈から流れ込んだ文化も存在していたと

西に流れる鴨子河という川をその源に遡るところに「章山」または か関係がなかったのであろうか? 「漳山」という山があるが、それは「葦(尾)山」、「鐘山」とはなんら 「漢書・地理志」や「水経注」などによれば、三星堆遺跡の北を東 判明しつつある。

版社、一九八六年。 **袁珂「「山海経」的写作時地及篇目考」、「神話論文集」、上海古籍出** 

7

## 「燭龍」と「祝融

見ていると、彼と驚異的に似ている中国古代神話伝説の中におけるある重要な神を連想せずにはいられないのである。こ るので、両者がそもそも同じ神だったのではないかと推測するのである。 の神とは、「祝融」という神である。 結論からいうと、 筆者は「燭龍」と「祝融」との間にあまりにも多くの共通点があ それは彼が超能力の目で昼と夜を操り、火精でもって天門中を照らして天下に温暖を送ることができると信じられていた からである。 上述の通り、「燭龍」は想像上の神格をもつ動物だが、三星堆の古代蜀国では彼が具現化され、厳かに崇められていた。 しかし、「燭龍」のもつこれらすべての能力に加え、 彼のもつ「人間の顔」と「蛇の身」という奇妙な姿を

融」は炎帝の子孫でしかも「赤水」とも関係がある。 また、「淮南子」天文訓に「南方火也、其帝炎帝、其佐朱明」とあ - 山海経」海内経によれば、「炎帝之妻、 赤水之子聴訞生炎居、 炎居生節並、 節並生戯器、 戯器生祝融」とあり、「祝 か

5

「燭龍」

と「祝融」とを結び付けて考えるのにはおおいに根拠があると考えている。

「顕昭天地之光明」、「光融天下」といった役割と一致するものにほかならない。

「光照四海」、

あるという点には変わりがない。 とある。 「昔者黄帝……得融而辯於南方」とあり、 これらをみると、 「朱明」について高誘が 「祝融」 「旧云祝融也」と注釈している。 は南方の帝の 北方中原中心の立場から「祝融」は「黄帝」と結び付けられたが、 「炎帝」を補佐する南方の神でもあることがわかる。 さらに「呂氏春秋」孟夏紀には「其帝炎帝、 一管子」 南方の神で 其神祝 五行には

を与え、天下を明るくすることにあると見ることができる。 とある。 なお「墨子」非攻下に「天命融(祝融)隆(降?)火於夏城之閑、 関係文献をさらに調べると、「左伝」昭公二九年に「火正曰祝融」とあり、 方、「山海経図賛」に 以淳耀惇大天明地徳、 こうして、「火神」としての「祝融」の主要な使命は火を司り、 「祝融火神、 光照四海、 神雲駕龍」とある。 故命之曰祝融、 其功大矣。 即ち、この 西北之隅」 ……祝融能顕昭天地之光明、 「祝融」 とあって「史記」 その火をもって四海を照らすこと、 また、「国語」 は 「火神」とされ、 楚世家にも(祝融) 鄭語に 以生柔嘉材者也」とある。 火を司る神 「光融天下」 天地に光明 なのであ

陰也」というところであり、 える神とされたためであるとわかって釈然した)。大荒北経に「燭龍」が「是燭九陰」、つまり、 てから不思議に思ってきた。ここにきて、それは単なる偶然ではなく、「燭龍」が蜀地の龍であり、 名をみてもわかるように火と関係することがわかる(ちなみに、「燭龍」の「燭」という字になぜ「蜀」が含まれているの 「龍銜燭以照太陰」とあり、 祝融」のこうした神通力に注目してみると、 一河図括地象」 の注に 言い換えれば、 「常有龍神口吐火焰、 李善注雪賦に引用される「詩含神霧」に「有龍銜火精以照天門中」という記録が見られる。 火でもって天下に光明を与えるわけである。また、 筆者は「燭龍」の果たした役割を思い出してしまう。 名曰燭龍」とある。 これらの記録はいずれも「火神」「祝融」 しかも火精を使って天下に光明を与 郭璞のいうごとく「照九陰之幽 「淮南子」墜形訓 「燭龍」とはその の高誘 0) か ね

したがって、こうした観点

「祝融」と「燭龍」とが共通していることがわかり、「南方之神」になった「祝融」がそもそも「燭龍」から変身したもの いる。 号獣面」の神を「人面」と「獣身」をもつとされる「祝融」の原形に比定することができるのかもしれない。 体をもつ三星堆の は 面 であった可能性が高いと考えられるわけである。もし、「祝融」が「燭龍」だったとすれば、三星堆遺跡で出土した「大 「其色赤」とされているので、 そこで筆者がさらに目をつけているのは「祝融」の姿である。「海外南経」によれば、「南方祝融、 獣身 (蛇身)」とされる「燭龍」をわれわれにすぐ連想させるものである。さらに南方の (神の)色が 即ち、「祝融」は「獣身」と「人面」という奇異な姿をもつのである。 そしてこれらの外見上の特徴は同じく「人 「燭龍」に照らしてみると、 南方の神である「祝融」も赤色だったと考えられる。これを赤土でできたと見られる身 実に興味深い。 こうしてみると、 単に神通力で似通うのみならず、 獣身人面」とされて 「白虎通」五行に

すれば、より小さい二点の「小号獣面」に代表される「龍」はなににあたるか、というのが新たな問題なのである。 かにすることが先決であることを筆者も承知しており、以下においてこれを試みることとする。 がするのである。 ある両頭の 問題について、 らは「一号獣面」と同時に造形が同じくより小さな「小号獣面」が二点発見されているが、「大号獣面」が ところが、 「小龍」は そうなると、ここにもう一つ説明せねばならない問題が残っている。 筆者はまず海外南経にある「(祝融) 乗両龍」という記載に注目する必要があろうと考える。 しかし、こう主張するためには、「燭龍」との関係においてこの二頭の「小龍」 「祝融」 が空を巡回する時に乗る「両龍」とみることはまったく根拠のない附会でもなさそうな気 つまり、 上記のように、 の存在背景などを明ら 三星堆 即ち、 「燭龍」だと 遺 この

龍)」を指すことがわかる。 方、その「鼓」と同時に西山経に記載され、しかも「鼓」とともに「葆江」という人物を殺した「欽鵄」がいるが、こ 名曰燭陰、 其為物人面蛇身」という一節に照らせば、ここにある「鐘山」とは鐘山の山神である すると、「燭龍」は「鼓」という自分と同じく人面をして龍身をもつ子供がいたことになる。 (燭

山海経

西山経によると、

「又西北四百二十里、

日鐘山、其子曰鼓、其状(如) 人面龍身」とある。

18

(句芒、

禺盟)であったり、「人面」(藁収)だけで身体が不明であったりしているばかりか、

しかし、

重要なことには、

これらの神は姿が 一水夷栗両龍」

一獣身人面」の

「祝融」と異なり、「人」(夏后開)

句芒乗両龍」

(海外東経)、

(海内北経)

など、

両龍に乗っていた神が「山海経」の中に複数にいたのである。

く時にもおそらく同じく「人面龍身」の「鼓」と「欽鵄」二人の姿が図に描かれているところを実際に見たからこそ、 で帝に殺され それによると、 が自らと同じように「人面龍身」、 わず二人とも「鐘山之子」と記したにちがいない。このように、 「欽鵄」とは実は二人とも「鐘山之神」たる「燭龍」の息子なのである。 「欽鵄」こそが大変注目に値する存在である。 人面獣形」」とあるので、 「大鶚」と化したとされ、 「鐘山之子鼓、 欽鵐、 彼は「人面龍身」の あるいは「獣身人面」の子供=鼓、 欽鵄及鼓是殺祖江帝乃戮之崑崙之東、二子皆化矯翼亦同」とあり、 変身する前の姿についてふれてい 郭璞の「山海経図賛」を調べると、そこに非常に重要な記録が目に止 「鼓」と同じ姿だったと思われる。 上記の推論により、 欽鵄を二人もっていたと考えるに至った ないが、 西山経の本文ではこの 郝懿行箋疏に 筆者は「鐘山之神」である そして郭璞が 「司馬云 「欽鵄」 Щ が 海経図賛」を書 つまり 「堪壊(欽鵄) 「葆江」 「鼓」と 殺 迷 神

三星堆古代蜀国では ので、 を乗せる ある可能性を強くうかが 天下に光明を与えるために両龍に乗って空を去来するといわれている。 . 1-一人だけというわけではない。「夏后啓乗両龍」(海外西経)、 |の論証を受けて二つの「小号獣面」は彼の息子である「鼓」と「欽鵄」とにそれぞれあたるのではないかと思われ 明らかに同じく「龍」を表すものである。 先にふれた通り、「大号獣面」よりはるかに小さい二つの「小号獣面」は「大号獣面」と同じ基本的造形をも 「両龍」 のモデルだったというわけである。 「燭龍」は二匹の小龍を従え、 わせるものである。 つまり、 すると、「大号獣面」が「鐘山之神」の 昼夜を司っていたと見られている〔図一〕。 「燭龍」と同じく「獣身人面」をもつ二つの「小号獣 確かに、「乗両龍」とされる神は「山海経」 または「夏后開乗両龍」(大荒西経)、「蓐収乗両龍」 この点は「祝融」 が 「燭龍」であったとすれば、 「燭龍」 これに対して、「祝融」 の中にはなにも から変身したもので 面 は (海外西経)、 「祝融 は 以 0

いずれも「火の神」とは全く無 19 (511)

であったり、「鳥身人面

前 に区別することができる。 から知っており、 音韻学の専門家でないため、 また、「燭龍」と「祝融」とは発音が訛ったものであり、 これらを同じく両龍に乗って天下に光明を与えるとされる「祝融」こと「燭龍」とは容易 これについて評価はできないが、 考古学の証拠を踏まえ、 本来は同じものを指すという意見は 文献史学の見

抽

縁な存在である。

したがって、

め

いの傍証材料になってくれた結果になったのである。

心からのアプローチは結局同じような結論に到達することができたので、

逆に音韻学の見解がはからずも筆者の論証

のた

戦争に蜀 にも裏付けられつつある。 を倒すにあたって「祝融」 もっていたことを示唆する興味深い伝説があることである。 ちなみにふれておきたいのは、 濮」(「尚書・牧誓」)といった七つの小国 が 加担したとされており、 が七神を率いて武王に協力したとされている。 しかも、 この「祝融」がそもそも三星堆にいた至神の「燭龍」にあたり、 この蜀が三星堆における「魚鳧王国」であることは現在のところ年代的にも考古学的 当時周を主導とした連合軍に加わったのは蜀のほかに「庸、 (部族?)があったとされている。 「尚書・大伝」などによると、 一方、 「祝融」 「華陽国志・蜀志」では が蜀国の最高神である「燭龍」 周の武王が軍勢を起こして殷 (蜀)、羌、 古代蜀国と深 一般周革 琴、 微、 い関連 を原 歋

進み、 中国全土が統一に向かうにつれ、 殷周時代において蜀地という一地域で信仰されてい いつのまにか長江流域を中心とした中国南方を支配する神へと変身し、 た龍神の 「燭龍」 は時代がさが 'n 中 ·国文化 が 体化に

考えられるのかもしれない。

もしそうだとすれば、

「祝融」と「七神」とはとりもなおさず蜀とこの七つの小国(部族)

「尚書・大伝」と「華陽国志・蜀志」にある二つの伝説は同じ歴史的

のことを指していたと

形にしたものだったとすれば、

事実を異なる手法で記述したものであることになる。

を通じて統一の機運がますます高まるにつれ、 加速され、 となったのである。 宗教信仰 中 原 思想の内容もより普遍性のある方向へと調整されるようになった。 地方における相対的に強い政治力と文化力の主導によって西周時代以降全国レベルの文化交流 各地の土着信仰も次第に全国的な体系の中へ集約され、 特に春秋戦国という激動な時代 中国的なイデオロ

20

湖南省長沙市馬

王堆前漢墓からい

くつかの帛

画 個

カゞ

出土し、

当時

0

社会信仰を理解する上で絶好

半 り普遍性をもち、 ような「火」と「太陽」にかかわる全能の神も次第に動物性を薄められ、 れるように淘汰、 i |再編に参加することになった。そうした中で古代南方文化を記録する「山海経」なども中国の中で広く受け入れら 吸収の過程を経てさまざまに書き換えられ、大きく変容を遂げたのである。 より人間的になって中国全体の信仰体系の中でしかるべき位置を占めるようになった。 人間世界に近い「祝融」という姿に変わり、 その一環として一燭龍」 ょ 0

想統 ではなく、 世界に光明をもたらす至上の神として三星堆文明の中で崇められていた。 遭遇にあったこともなければ、 のちに地位を貶され、 三星堆文明のイデオロギーの中核で蜀地の至神たる「燭龍」から「南方之神」の「祝融」への変化過程は中 「天地之中」であり、 合の道そのものを象徴しているように思われる。 蜀のようなところは確かに西北の辺諏の地にみえるかもしれないが、 その名 「燭龍」 日もささない西北の辺地に追いやられたという意見がある。実は「燭龍」は決してこうした惨の象徴しているように思われる。かつて「燭龍」は本来中国の中心地で高い地位をもつ龍神だっ 彼らの創造した三星堆文明は世界の中で最高の文明だったのか が示すように独特な様相をもつ古代蜀国の龍なのである。 誰かにどこか へ追いやられたこともなかった。 彼はもとから中原地方を意味する「中 古代蜀国の人々にとっては彼らのい 彼は自らのいるべきところの蜀 黄河流域の中原地方を中心 もしれな は決してこうした惨めな -国文明 にお 国 の龍 たが 0 思

(I) 林巳奈夫「龍の話」、 一四六一一四八頁、 中公新書、 中央公論社

「燭龍 11 祝融 II

九九三年

# 第四章 長沙馬王堆漢墓帛画における

解釈 料として知られている。 がなされてきた「図七」。 とりわけ、 日本の学界ではその神を「女娲」とする意見が主流を占めているようである。 一号漢墓の帛画の最上段中央に描かれた人首蛇身の神をめぐってこれまでさまざまな 発掘報告者も

のちになって「人面蛇身而赤」という特徴を重視し、

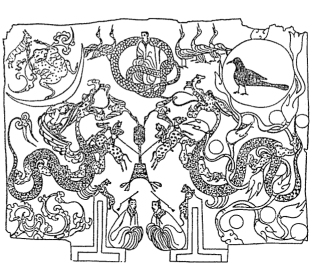
最初はその神を「女娲」と解釈したが、

(513)

後漢時代に「蛇身」

0

丁女



馬王堆一号灌幕の畠画に描かれた「祝融」

せてみれば、

の神を「燭龍」と認定しただけではまだ不十分である。

う時代においては彼が「燭龍」ではなくて「祝融」として帛画

その神は確かに「燭龍」でもあったが、

前漢時代とい 筆者に言わ

か

れていたのである[図七]。

中国古代の文献の中に「女娲」とともによく言及されるのは

伏

えると、

た「燭龍」にあたると改めることにした。以上の議論の結果を踏ま®

筆者は報告者の見解に共鳴せずにはいられない。

但し、

そ

である記録は見られないところからその神が

「山海経」

に記録され

図 7 漢王逸の注釈に「伝言女娲人頭蛇身」とされるところから、 子」や「易経」などに見られる。 羲」であり、 「楚辞」天問に「女娲有体、孰制匠之」という句に登場する その「伏羲」が文献に登場するのは比較的古く、 一方、 「女娲」という名は最初に 後漢時 庄 後

ŋ 代における「女娲」に関する一般的な印象が窺われる。 画をはじめとする多くの考古学の資料に基づいてみても、「女娲」は必ずといってよいほど「伏羲」と一緒に表現されて たことがわかる。 両者は常にともにいるべきだということになっていたとおおいに考えられる。 女娲蛇軀」と、 したがって、 両者がペアで登場した内容であるし、 当時においては少なくとも社会の常識として「女娲」と「伏羲」とは同等に重要な神であ しかし、 比較的古い実例として知られる洛陽前漢後半のト千秋墓の壁 漢代当時の人である王延寿が魯霊光殿でみたのは 馬王堆漢墓の属する前漢時代前期に 「伏羲 お

「蛇身

娲

が

「伏羲」とペアをなして画像石などによく登場したことがあ

前漢時代あるいはそれ以前の文献史料に「女娲」が

っても、

ある。

つまり、

その神は

「直目」をもつ「燭龍」と異なって人間の目をしているのである。

はにわかに受け入れられないものである。 かれたといわれても、 「伏羲」と「女娲」 なぜ の伝説がどれほど流行っていたかは分らないが、ここの帛画に 「伏羲」がおろそかにされてもよいのか、 少なくとも納得のいく説明でもなければ、「女娲説 「女娲」 が例外として一人で描

が、 がないとはいいきれないであろう。その上、「女娲」が天を補う伝説があり、「女娲」が月を頭上に掲げる画像も見られる 片付けられるものではない。 さらにいうと、「女娲蛇軀」とあっても「赤身」までがないので、 体の細部をどう描くかには決してこだわらなかったようである。現に帛画に描かれた神の下半身は決して「蛇尾」だけで どである事実に見るように、 る古代の芸術表現に対する解釈の問題だと思わずにはいられない。というのは、古代当時の人々が「人頭蛇身」(王逸)、 て具体的な表現に至っては「人面蛇身」を否定して「人身蛇尾」に見做すべきだという意見もあるが、これは現代人によ たり一致するところであることがわかる。 と「蛇尾」を取り立てて強調する必要は必ずしもあるとは思われない。 「蛇軀」(王延寿)、「人面蛇身」(郭璞)などと表現するが、当時の図像表現では実際に人間の身体部分まで描くのがほとん 「女娲」と結び付けるより、「人首」、「蛇身」、「色赤」といった人間離れの最大の特徴にまず注目すべきであろう。 もし、「人面」、「蛇身」そして「色赤」といったその神の最大の特徴に注目すれば、 実際に帛画に描かれたその神に目を向けると、 太陽と月を従える「女娲」はあまり知られない。 古代の人々にとっては、半分人間と半分蛇と一見してわかりさえすればもう十分であり、身 しかし、「燭龍」の姿に合わない部分も確かにあるのである。 服装やヘアスタイルといった部分が女性に見えるから性別判定を急い したがって、その神が「女娲」であることを主張するために「人身」 これはまさに「燭龍」 その「赤身」は特に意味 それは のそれとぴ 「旦」で 、そし

23

西周以降から前漢時代までのそこが、上にも指摘したよう

歴代の人々が彼により多くの人間性を吹き込む一方、動物的な要素や異様さを薄めるよう努力した結果なのかもしれない。

へ変身させるにあたって、

という蜀一地域の至神を「南方之神」たる「祝融」

造物主的な神として長江流域という広大な南方世界の頂点に君臨するようになったのである。 でなくなり人間性を大きく増幅させた「火神」と「太陽神」である「祝融」に姿を変え、太陽と月を従え、昼と夜を司る 欠かせない 「直目」が外されたことによって動物の龍神からより人間に近い「人神」へと昇格された。 は前漢時代の時点では残されていたと考えられる。 こうしてみると、 「火神」と「太陽神」という親しみやすい「祝融」のイメージが作り上げられたのである。 から変化してきたという歴史的なつながりはそう簡単に絶ち切ることができなかったため、「蛇身」という名残 「火」を司ること、「燭」を通して天下に光明をもたらすことといった神通力がさらに強調されるように 漢代においては、「燭龍」という神はもはや動物神 即ち、「直目」より人類生活に しかし、 同時に「祝融」 が

帛画に戻ると、その「人頭蛇身」の神の左右に太陽と月があり、それぞれの真下に

「龍」がいることが見え

|六螭|| というところが根拠として挙げられている (この句については後漢の許慎が「日乗車、駕以六龍」と解釈している) 説得力の不十分なものといわざるをえない。というのは、 る その龍はなんなのであろう? 龍ではなく鳥の背中に載せられて空中を運行していると一般に信じられていたわけである。この点は帛画 りに通るが、 画では、「車」や御者の「羲和」がどこにも見当たらないことはともかくとしても、 黒水青水之間、 に付け加えて蛇足になるのは明白である。 日説」を否定するポイントなのである。当時では、太陽は「皆載於鳥」(「山海経」大荒北経)とされており、 ・画像甎の内容などをみてもよくわかる。 | 扶桑樹に絡むその龍は太陽を運ぶ龍だという意見がある。 現実はそうではないのである。それどころか、実際に太陽の中に大きな鳥が描かれており、 有木名曰若木 ……有赤蛇在木上、名曰螟蛇」とあり、 結論からいうと、 したがって、 すでに日の乗り物である鳥がそこにいるのに、龍を日を載せる道具として画 答えは 日を載せる龍というのは帛画にはないと考えねばならない。 「山海経」 解釈にあたって「淮南子」(太平御覧巻三引)の「爰止發和、 しかし同じく文献記録を根拠にするとすれば、この見解は 海内経にあるのである。 前にも取り上げたように、その「若木」にあたる 六頭立ての龍がいれば、 それによると、 その鳥が のほ 即ち、 「南海之外、 かに 話はそれな 太陽 が、 曲 「龍戦 爰息 像石 帛

24

下半身から黒い

紐

が出て台の両端に伸び出た棒に結ばれているところから認められるのである。

神樹とそれに絡 は古代蜀国の龍である。 t 「蝡蛇」 が実際に青銅鋳造の実物として三星堆で出土している〔図二〕。「若木」は したがって、 帛画にある「扶桑」に絡む龍は実は 筆者は解釈している。 「若木 (扶桑)」の上にいるとされ 「扶桑」 に等しいし、

「蝡蛇」の名残りとして伝説に残ったもので、「扶桑」とセットで描かれたのだと、

はなに 神の場所に丸くて大きい炎に包まれながら冠をつけ首に数珠のようなものをかける人物があぐらをかいて坐っている。 龍と対称的に月の下に配置されても不自然なことはない。しかし、月を載せる龍などではないことは確かのようである。 志敏氏の解釈に素直さを感じる。 みると、 無光」とあり、 で一号漢墓の帛画と大きな違いをもっており、ここに問題にするのがやはり帛画の上段部分である。 のいうように、 して一号漢墓帛画では最高の位置にいる「人首蛇身」の神はここでは上記の人物の真下に描かれている。 (大荒北経) 一
応
龍 \*なされている。これも同意しかねるものがある。「淮南子」精神訓に「日中有談鳥、 ところで、馬王堆三号漢墓から一号漢墓の帛画と内容の接近している帛画が出土している。 有翼之龍也」 い担架のような台の上に浮くように腰をかけており、 月の下にも一頭の龍がいるが、 鳥に載せられて飛ぶ月があっても、 は に見られるように、 「祝融」とはそれほど直接に関係をもたないようだが、「応龍処南極」(大荒東経) この龍は画面構成の上で扶桑に絡む龍とバランスを取るために描き入れる意図があったのかもしれない。 月日の「行」(運行)がそれぞれ「踆鳥」と「蟾蜍」を頼っているとされているし、 や「広雅釈魚」にある「有翼曰応龍」といった記録を根拠にその龍を「応龍」としてい やはり南方諸神の一つではある。 つまり、 日を載せる龍とつりあわせるためにこの龍を「月を載せる」龍とするという見解 安氏はその龍が翼を生えていることに着目し、 龍に運ばれる月はあまり知られない。したがって、この点についてやはり安 その台は二匹の大きな魚によって担が したがって、「祝融」の下で扶桑に絡む 而月中有蟾蜍。 「淮南子」覧冥訓の高誘注に「応 この帛画は や 「(応龍) 画像石や画像甎などを れてい まず、 日月失其行、 乃去南方処之」 る。 6 3 しかも、 | 蝡蛇」という 最上段にいる くつかの箇所 なお、安氏 その は そ 神

そしてそれらの魚

派の背

25



即有神聖乗此以行九野。

一曰鼈魚、在夭野北、其為魚也如鯉

海外西経に「龍魚陵居在其(諸天之野の)北、

状如狸、

一旦鰕

とある。

即ち、

龍魚は諸夭平原の北の丘陵に棲み、

その姿が

神がこれに乗って天下を巡回する。

(もう一匹?) また「鼈魚

時になって聖なる

狸(鯉?) のようでその名が鰕といわれる。

といい、諸夭平原の北に居り、魚としては鯉に似ている、と

の角をもつ(三星堆古代蜀国の「龍」 「蹌魚如鯉 からわれ [り雲に乗って上昇するという。 也 わ れは 有神聖者乗行九野」とある。 「龍魚」についての印象をおおよそつかむことができよう。 の特徴) が、基本的には この 「龍魚」について「淮南子」墜形訓に「曍魚」となっており、 一方、「文選」江賦の李善注では「龍鯉」とされている。 「魚」である。 でおり、 時機をまって出てくる。 その居場所は「諸夭之野 即ち、 そこで聖なる神が龍魚に乗 (諸氏之野、氐民之国に 「龍魚」 とは額に一本 こうし

俟時而出、

神聖攸乘、

飛騖九域、

乗龍

つまり龍魚は一角をもち、

狸(鯉?) のように丘陵に棲

いうのである。

また「山海経図賛」に

一龍魚一角似狸処陵 (雲の誤り)上昇」とあ

てこれらの 注によれば

記録

って天下を飛び回

には冠をつける人物が乗り、 顔を神の方に向けている 図八。

筆者は、まず台の上に身体を浮かせて坐る「人首蛇身」の

神は一号漢墓帛画と同じく「女娲」ではなく「祝融」を表し

ていると考える。そしてその台を担ぐ魚については、

筆者は

「山海経」に登場する「龍魚」にあたると考える。「山海経

(518)26

まれた人物は一

7

れでは、

三号帛画上段の下に描かれた神が

。結論からいうと、この人物は「「祝融」であることはこれでわか

ったが、

彼の上にいる巨大な丸

体誰なのか説明せねばならない。

龍 魚<sub>⑨</sub> の乗り物だという点なのである。 とあり、 古代蜀国のある川西平原一帯を指すと考えられる)」 これで「龍魚」の存在した背景がわかった。 上記の記載のほかに、 の北にある。 張衡の つまり、 「思玄賦」にも「超軒轅於西海、 そしてなんといっても注目すべきは 「龍魚」は「氐民之国」の蜀国に棲み、 跨汪氏 龍 (氐民の誤) 之 聖なる神を 魚 は 神

載せて天下九域を飛び回ることを職務としていたわけである。

れば、 龍 たように、 台を担いで空を飛んでいるところではないか。 載せているところから、 鼻から額までの間に角のようなものが生えているのがはっきり見える。「鯉」の姿で角を生え、 といってよかろう。 に従う古代蜀国の たのは精確にいうと「龍魚」 「淮南子」墜形訓に そこで話を三号漢墓の帛画に戻そう。「人面蛇身」の「祝融」 を受け継 漢代では 燭龍」 これらの 「祝融」 いだ「龍魚」 「祝融」のことを意味するようになった。 ら変身した「火神」の「祝融」 「龍魚」 「後稷壠在建木西、 が天下を巡回する時に「乗両龍」とされているが、 「小龍」 そして向かって左の魚の頭部がひどく摩滅されたため見えなくなったが、 の背中に座布団を敷いて坐る左右二人の人物は「車」 これらの魚は間違いなく「龍魚」を表したものなのである。彼らはまさに神の から変化してきたものである(龍が魚と関連させたのは海内南経に「氐人国……其為人人面而魚身」や に騎乗していたことが明らかになった。 に引かれた車なのではないかと思われる。 其人死复蘇、 は同じく古代蜀国で もし、 其半魚在其間」といった「魚」の存在によると思われる。)。 その台を「龍魚」 そして「龍魚」 が .乗っている台を担ぐ魚は身体付きがまさに鯉に似て 燭龍」 漢代においては、 はその奇妙な角を見ても明らかなように が引き「祝融」 「神聖」はそもそも「燭龍」を指した言葉だっ に使われた「鼓」と「欽鵄」という二頭の「小 の御者にあたると考えられよう。 が乗る「車」と見做すことが 聖なる神である「祝融」 右の魚の頭部をよくみると、 しかも「神聖」(「祝融」) こうして古代蜀国 一祝融」 前に述べ を載せた が "でき 乗

炎に包

| 南方之帝」である「炎帝」

の姿を表した

子」時則訓に 帝」は「帝」と「神」を兼ねてすべてを超越した存在だとされていた。たとえば「黄帝」が「雷神」でもあることや「炎 てもよいのではないかと、 が、 多くの共通点をもつことが明らかになった。また、 虎通」五行に「炎帝者、 帝」、「黄帝」が時に「炎神」、「黄神」(「太平御覧」巻七十九引「帰蔵」)と呼ばれたことなどが証拠になろう。 実際に「淮南 れの神の姿で「炎帝 れるわけである。 ってこれを裏付けている。 めなくもないと思うし、また、 「太陽神」とは合い通ずるものなのである。 人間世界に近い存在は「帝」と、超現実的な存在は「神」とされていたのかもしれない。しかし、「炎帝」や 「赤帝祝融之所司者万二千里」という表現を「赤帝(炎帝) である祝融に司られるところ万二千里ある」 こうなると、 (赤帝)」と 従って、「炎帝(赤帝)」と「祝融」とは結局本来は同一神を指していた可能性が強いと考えら 漢代では、両者は「帝炎帝」と「神祝融」と分れて同時に登場することもあれば、 羅泌の「路史」前紀に「……祝融氏、……以火施化、 「祝融」の合体として出現することもあったと見る必要があるかもしれない 号赤帝、故後世火官因以為謂」とあ 人間 離

こうした認識に立って馬王堆一号漢墓帛画と三号漢墓帛画との相違を考える時、

おそらく次のような説明が

できるかも

頭を高くもたげながら踊っているようである

は実は

一燭龍

に起源しより人間的な神に変化した火神と太陽神を兼ねた「南方祝融」である。

以上

をまとめると、

次のような結論

になる。

長沙馬王堆

号漢墓から出土した帛画

に描 か れた

「人首蛇身」

0

最高

0)

但し、

漢代においてはそ

29

彼は ため、 うなことではなかったのであろう。 な炎に包まれた「炎帝」、その下に ň な 「火神」であると同時に「太陽」 は省かれたのかもしれない。 その人首蛇身神の姿でありながら同時に「炎帝」の存在をも見る人に意識させる必要から、 描かれていなかった。 即 漢代ではこうした表現は信仰内容と抵触しない許容範囲にありかつ十分に意味をなしており特に問題になるよ がち、 号漢墓帛画に描 そして「火官之神」の「祝融」がより偉大な「火徳之帝」の「炎帝」と合体した神になっ 一号漢墓の帛画にあるこうした表現に対して、三号漢墓帛画には上に丸い太陽のよう 「龍魚」の車に乗った「祝融」と両者を別々に表したものとなっていると考えられる。 かれた そのものでもある。このためか、 「人首蛇身而赤」 の神は 「炎帝」と 扶桑に本来「十日」のあるべきところが九つの 「祝融」・とが 一体となっ 彼の乗り物である た 神 であっ

ずれ に したがって、 融取搖山之榇作琴、 れはおそらく「祝融」が琴を弾いているところを表していると思われる。 号漢墓帛画にある台に座った 三号漢墓帛画の「炎帝」 一(炎帝) は表されているのであろう。 この問題を説明するのに傍証になるほかの指摘できる箇所は次のように拾ってみる。 時有丹雀銜九穂禾」とあるが、 帛画では「祝融」が自分の作った琴を弾いているか、「炎帝」が自ら作った琴を祝融に弾かせているか、 弾之有異声、能致五色鳥舞於庭中」とあるし、「神農」こと「炎帝」が琴を作る記録も数多く見られる。 の頭部上方に整列した九羽の赤い鳥をみると、「丹雀」を連想させることができよう。 「祝融」は腰あたりの前に横長い板状物を置いて右手をあげているように描 そしてその美しい琴声に惹かれたかのように、月下の龍の後ろで一羽の 一号漢墓帛画の「炎帝」と「祝融」の合体した神の周りに配置された赤い鳥や たとえば、 「拾遺記」 かれている。 「五色鳥」 卷一 三 が

30

帛画では対応する位置に描かれたのは上段に「南方之帝」である「炎帝」、下段に「南方之神」である「祝融」にあたり、 万二千里」の天下を照らし、まさに「(神農こと炎帝)地過日月之表」の光景の中にいたように思われる。一方、三号漢墓の れは「祝融」と「炎帝」との合体した神の姿を表したものだった可能性もある。この「至神」は太陽の位置にいて「南方

(上集)文物出版社、四一頁、一九七三年、北京。(上集)文物出版社、中国社会科学院考古研究所、「長沙馬王堆一号漢墓」

「其帝炎帝、其神祝融」を別々に表現する形が取られていることになる。

- 東京、一九七三年。 ② 林巳奈夫「長沙馬王堆一号墓出土の帛画」、Museum, No. 267 六頁、
- 公論社、一九七三年、東京。 ③ 曾布川寛「崑崙山への昇仙」、中公新書、一一一一一四頁、中央
- 徐朝龍同第一章注③論文、一九七・一九八頁
- 會有川寬同注③論文一一四一一一六頁
- ⑥ 安志敏「長沙新発見的西漢帛画試探」、「考古」第一号、四七頁、一
- (⑦ 「文物」一九七四年第七号に公裘されたカラー図版では印刷の関係
- も「氏」という文字を誤って写された結果に過ぎない。「氏」とは古代個単にいうと、次のようになる。つまり、「沃」とという文字がそもそ者はさまざまな角度から検討して自らの見解をもつに至った。それを西経にある「有沃民之国、沃民是処、沃之野」というところと同一地西経にある「有沃民之国、沃民是処、沃之野」というところと同一地

ここに引用している「思玄賦」に「超軒轅於西海、跨汪氏之龍魚」の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に間違えられやすい。一の手書きだと、転写される場合は「沃」と非常に関連えられたので、先にできまない。一つに対している。

》 御手洗膀、「古代中国の神神」、創文社、五一二―五二五頁、一九八 問題を別紙にて詳論するつもりである。

者は「汪」も上記の「沃」(氐)からの再転写間違いであり、よって

「汪氏」を「氐民」に戻すべきであると考える。いずれにせよ、この

について畢沅が「汪氏」を「沃民」と戻されるべきだとされるが、籤

四年、東京

① 「玉函山房輔佚書」に軽録された「春秋内事」、この資料は「中国神の「玉函山房輔佚書」に軽録された「春秋内事」、この資料は「中国神の

中

国

0

地方に

おける信仰にすぎず、

の意味において「太陽樹」

## 『五章 燭龍崇拝と太陽信仰

第

立てられたからであるように思われる。 拝するというよりむしろ明るい昼への期待と暗い夜への恐怖によって人々がこうした造物主的な神の存在 一星堆の古代蜀国では超能 力の目を使って昼と夜を操る「燭龍」 しかし、 筆者にさらに言わせてみれば、 が崇められていたのは、 その時代においてはその明るい 彼の 一旦 の力そのもの への信仰に駆り への 期

待とはとりもなおさず太陽への憧れでもあるのである。

の強烈な憧れから「太陽樹」=「若木」こと「扶木(扶桑)」というユニークな信仰方式がこの土地に生まれ、 る日が少ないほど、 るものである。 は太陽に恵まれる日が少なかったことがこの諺からでも窺われよう。 変特異なものであり、 信仰は中国全土に広がり、 発見されたことは古代中国における太陽信仰の在り方を知る上で極めて重要な意味をもっている。 てもごく当然の成り行きであると思う。 それは即ち蜀という地の日照が古来から極端に少なかったことを伝えるものなのである。 Ш 治省はい 中国の ま「天府の国」と呼ばれ、一億以上の膨大な人口を支える豊かな物産をもつことで全国的 「穀倉」 したがって、 太陽への憧れが当時の中国全国のどこよりも募っていたであろうと容易に想像できる。 という異名をもつほど伝統的に稲作農耕の盛んな地域だが、この地域の気候条件が中国の中でも大 とりわけ年間日照が全国の中で最も少ない。 「中国的信仰」へと化するようになったが、ここで言う「太陽信仰」とはあくまで蜀という古代 わずかながらの太陽の恩恵を受け、 いままで知られている最古の「若木」こと「扶木 (扶桑)」の実物がこの三星堆 稲作農耕生活を享受していた古代の蜀の人々は太陽の出 「蜀犬吠日」という諺が中国の中であまりにも有名だ 周知の通り、 稲作は年間の日照率に大きく左右され ここまで古代の四川盆地 秦漢時代以降、 に 知 成立したとし それで太陽 5

=扶桑の形で太陽を崇めるというユニークな信仰方式の原点が蜀地における三星堆文明の社

その在り方も蜀地ならではのものでしかないということを忘れるべきではな

にあると筆者は主張しているのである。

方、単に太陽そのものを信仰することだけでは世界各地の原始社会において普遍的に存在していた自然神信仰と性格

デオロギー体系が自然信仰という原始宗教の段階から国家による政治支配の目的をも含む民族宗教へと転換した結果が らないものとなっていたと考えられる。「燭龍」の信仰もまさにこうした背景のもとに登場したものと思われる。 太陽は自然の神であるのに対して、「燭龍」は古代蜀国における諸民族の共通する神である。 の関係が、 ように絶えずに変化するものなのである。 の中に反映されないことになる。 的に変わらぬものとなり、 「太陽信仰」と 変化した社会のシステムに対応するために調整されることになる宗教活動の中では第一に考慮されなければな 「燭龍神話」との合体だったのかもしれない。 構造から内容まで原始社会から大きく変化した青銅時代における人間社会の在り方が宗教活動 宗教信仰というものは一見して恒久不変のように見えるが、社会の変化を常に反映する したがって、地元の社会、民族に固有な神々の位置づけおよびその太陽信仰と したがって、 古代蜀国のイ 即ち、

大きな理 Ç, 蜀 たのかもしれない。そこが原始的な太陽信仰と政治的な意味あいをもつ民族宗教と絡みあった目の崇拝風習の存在した 「国の至神である「燭龍」の意志によってその超能力の目を通じて動かされるものであることを一般民衆に信じ込ませて おそらく、 由 なのである。 三星堆文明の時代では、古代蜀国の支配者たちは、 考古学資料に対する長期にわたる観察により、彼らの指導のもとで取り行われていた祭祀活動の 太陽は自然の法則に従って出入りを繰り返すのではなく、

る方向に向かって祈りを捧げる。 かを決める。 い指導 百のように、 のもとで、 太陽が出ることが確実な日になると、 気象変化に詳しい呪術師が太陽の動きを探り、 整列した多くの青銅人頭をもつ像や目玉の飛び出ない青銅大仮面を被った像の見守る中、 日の出にあわせ、 三星堆の都では住民の主体メンバーたちが神殿の中に集まり、 神殿の中であの巨大な「燭龍」が火がともる中で礼拝に来た人々の前 王と相談して大衆を集めて祭祀活動を行ってよい 燭龍 呪術師 かどう 0 眠

 $\sigma$ 

過程は次のように推定できるかもしれない。

野之山、

上有赤樹

青葉赤花、

名曰若木」とある。

郭璞の注によれば、「若木」は「生崑崙西、

附西極」とされてい

九陰灰

有扶木、 こと「扶木 (扶桑)」に沿って空へと昇る太陽の登場をみることになる。川西平原の中において湿気が多い が姿を現し、 柱三百里 太陽との関係はどうなるか、 |太陽の出現を告げたのを受けて、儀式に参加した全員は神殿の外に場所を移してあの青銅製の「太陽樹」 其葉如介。 有谷曰湯源谷、 さらに推定してみよう。 湯谷上有扶木、一日方至、 「山海経」大荒東経に 一日方出、 皆載於鳥」とある。 「大荒之中、 有山名曰孽揺 ため、 神殿 の中で 太陽の出 「燭 上

る朝には春夏秋冬を問わず濃い霧が常に立つものである(筆者は成都市の出身で二八歳までそれを経験していたのでよくわかる)。

にゆっくりと姿を見せるように呪術師たちが仕向け、これで祭祀活動が最初のクライマック

、スを迎える。

では直径八二センチ以上もある車輪を四つもつ車に載せられた高さ四メートル近くもある青銅製の「扶木 方から太陽がゆっくりと登ってくると、まさに「日出湯谷」という景観そのものだったのであろう。 三星堆から東の方向へ眺めると、 見つめながら祭祀に参列した全員が礼拝を行い、太陽の現われた一日をめでたく迎えることができた喜びを味わいあうこ つつある太陽にあわせて広場の東側に安置してある。「扶木(扶桑)」の幹に沿うようにゆっくりと空へ登って行く太陽を 龍泉山脈が南北方向に横たわっている。 濃い霧の中に微かに見える龍泉山脈 全員の集まった広場 (扶桑)」 の連峰の彼 が登

とになる。 ここまでは祭祀活動としては日の出を迎える朝の部になると考える。

登った日はその日のうちにまた西へ沈むものである。「山海経」大荒北経によると、「大荒之中有衡石山、

も一若木」が れで「若木」 は「崑崙」こと岷山山系の西にあることがわかる。また「淮南子」墜形訓には「若木在建木西」とあり、

内容に「(若木) 日之所入処」とあるので、 「建木」のある 「都広」の西方にあることを示している。 日の出る熱気モンモンとした東方の「湯谷」上にある さらに、 「文選・月賦」に引用される「山海経 一扶木 (扶桑)」に対して 0

「若木」は西の崑崙山こと岷山山系の上に日の入る所として位置することになる

この沈む頃になると、

古代蜀国の都である三星堆では、 人々は再び神殿に集まり、 太陽を呼び出してくれた 「燭龍」 が (525)

陽が は三星堆文明が政変により滅びる西周時代中後期までこの蜀国の都で日常的に行われていたにちがいない。いうまでもな 陽が岷山の山中に消えるのを見送る。これをもって祭祀活動の全過程が終了したことになるのである。こうした祭祀活動 木」に変わったのかもしれない)。そこで全員は一日を通じて太陽の恩恵を受賜ったことに感謝をこめて祈りを捧げながら夕 青銅大樹を東方から広場の西側に移動させ、夕陽の沈む方向に合わせてそれを安置する (その時点から 「扶木(扶桑)」は 「若 日の入りに合わせて(呪術師たちの仕掛けによって)姿を隠して行くのを見届けながら敬虔に祈りを捧げる。そしてやがて夕 「崑崙山」(岷山山系)の山頂に下がるにつれ、人々はまた外の例の広場に集合して車に載せられた「扶木(扶桑)」の

化と太陽信仰との関係からいえば、この側面はまさに核心的な部分にあたるといわなければならない。

こうした推定は古代蜀国における複雑な宗教活動の一つの側面に過ぎない。しかし、人間と自然の関係、

稲作農耕文

- 者はそれが「火精」を表すものである可能性が強いと考える。 **竣に刻れた祭祀図にある(はじめにの注①図図三九参照)。山と山の間** とする意見(陳徳安、「浅釈三星堆二号祭祀坑出土的『辺璋』図案」、 に見られる「苎」が火鉢のように見える。それを死者の霊魂を運ぶ船 三星堆「二号坑」から出土した「輪形器」と呼ばれたものが直径八 「南方民族考古」第三輯、八五―九〇頁、一九九〇年)もあるが、筆 祭祀活動に火が重視されていた証拠は「二号坑」から出土した石辺
- 見もあれば、「盾」とする見解もある。筆者はその数が四本あること、 直径が八二センチであることおよび、まわりと中心に固定用の釘を涌 二センチあり、青銅薄板でできている。それらを「太陽器」とみる意

てははじめにの注①図の図版壱を参照されたい。 れらが木製の車輪を飾るホイルキャップだと考えている。実物につい すための小穴があることなどの事実を重視して車の存在を想定し、そ

④ 三星堆遺跡の年代的な下限については発掘者が城壁の廃棄時期を西 について論文を書くつもりでいる。 ならないという結論に到達したのである。筆者自身も新たに年代問題 討(第一章注⑤論文)は、両坑の年代は西周中期を引き下げなければ 八四頁、一九九二年、成都)および筆者による考古学と文献史学の検 いる。しかし、最近宋治民氏の研究(「南方民族考古」第三輯:六九-周前期頃に置く一方、「一号坑」と「二号坑」の年代を殷末周初として

### 結 7 K

以上、三星堆で発見された古代蜀国に属する青銅鋳造遺物に含まれる巨大な「大号獣面」を古代文献「山海経」の記録

ある。 波にさらされながら中国全体の信仰体系の中で重要な位置を占める「南方之神」の「祝融」へと変身するようになったと 君臨する人神の に照らして分析し、それが 古代蜀国における信仰体系が大きく寄与したことは間違いなさそうである。 けていたといっても過言ではない。長江流域における信仰体系が蜀地に起源したことは確かにいえないが、 いうドラマ しかし、 「淮南子」などに記録される長江流域という稲作農耕文化を基礎とした南方世界における独特な信仰体系を性格 の補佐として位置づけられるようになった。それで「其帝炎帝、 、チッ は時代がさがり、 昼夜を司る神(太陽神)と「火の神」といった共通する神格は「燭龍」、 クな展開があったことを跡付けることもできた。 「炎帝」 が中国神話に登場することにより、 「燭龍」を表したものであるという結論をつけるに至った。こうした基本的 中国が統一に向かう過程の中、 動物的な要素をもつ神である「祝融」の地位は次第に下がり、 異質で発達した三星堆文明を背景とした蜀地の神 春秋戦国時代に入って北方の「黄帝」と対応して南方に 其神祝融」と二人が分かれた存在になっ 「祝融」と「炎帝」を貫き、 な認識に立ち、こ その形成には から変化 「山海 たので

決めて 文化の原始性などと結び付けられる必要はない。 め付けた司馬遷以来、 な時代を経て「山海経」もさまざまに書き換えられ大きく変貌した。® 的背景が実在していたことは三星堆文明の発見によって雄弁に裏付けられたのである。 も中核的な内容である「若木(扶木・扶柔)」や「燭龍」が実物の形で存在していたことが明らかなように、 て富んでいる。 『面を見いだすことができる。一方、「山海経」の中に記録されている超現実な世界は表現力が非常に優れ、 三星堆文明の精神世界は極めて高度な発達をとげ、その構成について「山海経」 か かる習性が相変らず根強い。 これは相当高度に発達した文化的な背景がなければとても産み出せないものばかりである。 今日に至るまで絢爛たる南方古代文化を記録するこの貴重な文献を しかし、 よく考えてみれば、 「山海経」 を「怪物」として一蹴した司馬遷の感覚は長江流域における 神仙鬼怪の世界だからといって必ずしも社会の未開 神仙鬼怪の世界だから、「山海経」 の中から断片的なものにせよ、 確かに中国が統一するという激動 「荒唐無稽な神話 その高度な文化 を「怪物」と決 南方神話の最 想像力に極 の塊」などと その 8

35

かゞ なからず「信史」、即ち歴史の真実であることを確実に立証した。 する、ということではなかろうか。 たことは長江流域における稲作農耕を基礎とした文明の底力が中国文明の統合にとって欠かせないものであることを意味 しかし、こうした事実を目の当たりにして言えることは、 たのか? 国西部 以降の中 で南方の神である 含まれる重要な歴史上の問題を究明することができよう。たとえば、 か として見るか、それとも多くの歴史的事実を内包する立派な文献史料として扱うか、これは明らかに中国文明史観全体に これはむしろ長江流域の方が精神文化の面において進み過ぎて、 異文化に対する黄河流域の中原地方の人々のもつ違和感を代弁したものに過ぎないと筆者は思えてならない。 7の確立を成し遂げえないということをも意味するのである。 のちに 、かわる大問題である。 「怪物」といって逃げまわっていたということを示すようにさえ考えられなくもない。「山海経」を荒唐無稽な 地方の神が黄河流域文明の主導によって統一された広大な中国の中であれだけ至上な位置づけを得ることができ - 国の中でイメージを絶えずに増大され、限りなく神聖化されていったのか? 「扶桑」になり、 これらの現象はいうまでもなく非常に複雑な歴史的経緯を辿っており、 「祝融」 「山海経」をうとんじがらずにその史料価値を真剣に認めれば、 に変わったのか? どうして「崑崙」こと岷山という四川省内の一山脈にすぎない存在が秦漢 しかも遠く彼方の太平洋の中に移るようになったのか? つまり、これは黄河流域の文明だけでは東アジア世界をリードするほどの統一中国文 これらの南方文化の精神文化的な財産が全中国に受け入れられ 三星堆の大発見は 中原地方の彼らがとてもついていけないため、 そして、 古代蜀国の至神である「燭龍」がなぜ中国神話 長江流域における最近の一連の衝撃的な考古 「山海経」 一言二言では説明できないものである。 どういうわけで「西王母」という中 なんのために「若木」こと「扶木」 われわれは多く神話伝説の中に に記載されている内 逆に言えば 「怪物」 敬遠して 容 が の中 少

古く周王室の東遷以前にさかのぼるのに対して、「海内経」 篇がそれ① 「山海経」が書かれた時代について、蒙文通氏が「大荒経」が最も

学新発見は三星堆の発見とともに陳腐した「黄河文明中心」の歴史観を根底から確実に揺さぶり始めたのである.

元前六〇二年)から梁恵王十年(紀元前三六〇年)までの間にできたに次いで書かれたとしている。そして「五蔵山経」が周定王五年(紀

36

対する影響は考古学上で見る限り、少なくとも春秋中期前後にさかの る。同時に両氏はともに「山海経」がおおよそ楚地の人の手によるも 方、蒙氏はさらに一歩踏み込んで「海内経」と「大荒経」がおおよそ 頭にそれぞれ書かれたと推定している(第二章注①引論文)。彼の意見 のに対して、「海内経」四篇が秦末漢初に盛り込まれたと考えている は楚が蜀とそれほど密接に係わっていなかったようである。そして西 朝」が楚文化の色彩を最も強くもつことが周知の事実である。それよ ぼり、その時期に東方からやって来て蜀を占拠したいわゆる「開明干 のと推定しており、これはまさに卓見であると思う。楚の文化の蜀に と「海外経」が荊楚地区およびその以外をも含んでいると指摘してい 古代蜀国と巴国に関する内容を中心とするのに対して、「五蔵山経」 は時代認識にずれがあるものの、概ね蒙文通氏のそれと共通する。一 と「海外経」四篇が戦国中期以後に、そして「海内経」四篇が漢代初 の、「大荒経」と「海内経」一篇が戦国初期から中期に、「五蔵山経 (第二章注④引論文)。一方、袁珂氏も蒙氏ほど古く考えていないもの ^西周中期にさかのぼる間が「杜宇蜀国」の時代にあたり、 その間に

(茨城大学教養部助教授

されることになった。

### Eject-Eyed Masks from the Sanxingdui Site and Their Place in the Myths of Ancient China

by

#### Xu Chaolong

With its strong "non-Chinese" character, the bronze assemblage from the Sanxingdui site in Sichuan, China has been perplexing the academic community, most of whom insist on analysing this unique discovery only in connection with the Shang civilization of the Yellow River valley. Focusing on the eject-eved masks, which are the most representative as well as mysterious of the Sanxingdui civilization, the author has identified them to be the figure of the dragon of the Sanxingdui Shu kingdom and has traced their true background by an investigation of the famous classic "Shanhaijing (山海経)." The largest mask in fact precisely represents 'Chu-long (燭龍)' who was described as having a 'human-face,' a snake (dragon)-body,' and 'straight (eject)-eyes.' The two smaller masks can be indentified with 'Ku(鼓)' and 'Qinpei(欽鵄)', the two sons of 'Chu-long' who carried their father. Through understanding the role that 'Chu-long' was supposed to have played, we can infer a part of the ritual activities which took place in the Sanxingdui Shu society during the second milleninum B. C. and conclude that they belong to a Sun belief-system established in ancient Sichuan, an area sharing relatively little sunshine within China, Further analysis has led to the conclusion that the location of Mt. Kunlun (崑崙之丘, els. 鐘山, 章 尾山), at the foot of which 'Chu-long' lived, could have been no other than the Mt. Minshan (岷山山系) ranges. The Tukuang Plain (都広之野) is where the myth concerning the Sun belief-system is most closely related and can be indentified with the western Sichuan plain, where the Sanxingdui site is located. The two adjacent areas were supposed to be the centre of the world (天下之中), a concept showing what had been deeply believed in the would of the Sanxingdui Shu Domain, the region of the present western Sichuan.

Furthermore, the author has recognised that 'Chu-rong (祝融), the great deity in the South as recorded in "Shanhaiqing," shows strong

affiliation with 'Chu-long' and might have evolved out of the latter in the current of cultural unification of China throughout the Spring-Autumn period and the Warring-States period. 'Chu-rong' plays almost the same role as 'Chu-long' does and is closely linked with Sun-belief although his appearance has changed to become more human and less beastly. Because 'Chu-long and Sun-belief were indivisible in origin, it is natural to see that 'Chu-rong' appears with the 'Sprite tree (扶桑)' on the T-shaped painting Silks of the Mawangtui Tombs of the Han dynasty in Changsha, Hunan Province. This unification incontroveitibly illustrates how this essential element of the Sanxingdui belief was inherited in China several centuries later.

To conclude, the Sanxingdui discovery will not only be verified as an independent civilization, but will also most likely lead us to the conclusion that the basic part of the myth recorded in "Shanhaiqing" was originally the belief of the ancient Shu and was gradually absorbed into the belief-system of the Yangtez valley after the fall of that civilization. Eventually this belief was accepted by the rest of China.

Rigional interaction during the Yayoi Period

—Typological changes in, and movement of,
Yayoi Pottery in the Isewan Region—

by

#### Ito Atsushi

This paper, based on an investigation of pottery during the Early and Middle Yayoi Periods for the purposes of understanding social trends in East and West Japan following the spread of Yayoi culture, contributes to the clarification of the nature of the interaction between the Isewan and Kinki regions during that period.

From a typological investigation of the design techniques apparent in pot-shaped pottery found in the Owari Plain, it is seen that with the passage of time the process of during designs tended to be omitted and burnishing techniques gradually degenerated. Having established the chronological sequence of these changes, together with their particular