## マフディーかく語りき

サイイド・ムハンマド・ムシャアシャアのマフデ イ | ·自称

## 角 田 哲 朗

彼の思想は、非現実的なメシア主義を現実化させて、己の統治権を追認するといった性格と評すことができる。 は、そのようなマフディー自称者のひとりであるサイイド・ムハンマド・ムシャアシャアの教説書 【要約】 マームを終末の日に現れるメシアと認めつつも、その実際的な顕現を否定し、 歴代イマームらの不死」 一四〜十五世紀のイランのシーア派は、マフディーを僭称する者を断続的に生み出し、既存の政治体制を揺るがした。本稿で 著者のマフディー自称を補強するために展開された種々の論理を検討する。 モンゴル勢力がアッバース朝カリフを殺害したことで、 や「アリーの神格化」といった様々な異端的なテーゼを派生させ、これらを組み合わせることで隠れイ イスラーム世界では旧来の宗教的権威が不在となった。これ 自らをその代理として位置付けることに成功した。 彼は自身の論の基盤となる「霊肉二元論」 『マフディーの言葉』を取り上

**史林 一〇二巻三号 二〇一九年五月** 

### はじめに

くされた。かくして空白となった宗教的権威の代替候補として、 れた。これにより従来のイスラーム的世界観が崩壊し、 十三世紀半ば、フラグ率いるモンゴル軍がバグダードを攻略し、最後のアッバース朝カリフ・ムスタァスィムが殺害さ 世界軸たるカリフを喪失したスンニ派的世界秩序は再編を余儀 ムハンマド裔(=サイイド)崇敬 ·神秘主義教団

環境を一変させる潜在力を有していたからである。 というのも、メシア主義はその性質上、既存の体制に対する政治闘争と結びつきやすく、軍事行動を誘発して従来の政治 た宗教的権威の新形態が提示された。これら三つのパターンの内でとりわけ筆者が強調したい要素はメシア主義である。 身にある隠れイマームがマフディーとして再臨することを切望し、統治権を簒奪していたカリフたちへの怨嗟を募らせて リーの子孫をイマーム(政治的・宗教的指導者)として信奉するシーア主義者らが散在していた。彼らはかねてより幽隠 彼らがこのような好機を逃すべくもなく、彼らの側からも上記の三つのパターンのいずれか或いはそれらを複合し

リーカ)・メシア(=マフディー)主義といった補完的要素が活性化した。当時のイラン世界では、

現した。彼らは、今こそを終末と定義し、理想と乖離した現実に挑戦した。そのうちで最大の成功を収めたのがシャイ ュ Muḥammad Nūrbakhsh(一四二三年没)のヌールバフシュ教団など、マフディー自称者に率いられた諸集団が断続③ ルッラー・アスタラーバーディー Faḍl Allāh Astarābādī(一三九四年没)のフルーフィー教団やムハンマド・ヌール せた。特にティムール朝とカラコユンル・アクコユンル両政権が覇を競っていた十四世紀後半から十五世紀には、ファド してサファヴィー朝 フ・イスマーイール(一五二四年没)率いるサファヴィー教団であり、彼をマフディーと崇める遊牧部族を軍事力に転用 イルハーン朝崩壊からサファヴィー朝成立までのイラン世界では、メシア主義を奉じる諸集団が著しくその存在感を見 (一五〇一~一七三六年) は成立したのである。 ハバフシ 的に出

世紀の世界史に新たな展望を齎す点に魅力があるものの、 として普遍主義帝国の実現を志向していたのだというテーゼを提出した。氏の議論は千年王国主義に彩られた十四 考えられている。これに関して近年モイーン A. Moin 氏は、近世イスラーム帝国の君主たちはカリスマ的・メシア的君主 ムガル朝といった諸帝国が鼎立した。メシア主義はここにおいても重要な役割を果たし、君主の正統性を担保してい その一方で、この混乱の時代を切り抜けた近世期には、広大な領土を安定的に統治するオスマン朝・サファヴィ 論の基盤となる史料の解釈は恣意的だと言わざるを得ない。妥 ·朝

第四代正統

カリフ

同

書はサイイド・

から二世代目以降の写本であることは間違いない。

成立年に関しては、

イド・ムハンマドの教説や書簡などが纏められたものだと考えるべきだろう。

本文がセクション毎に独立している点や教説集という性格から、

ムハンマドの教説が纏められたものとみられ、

七○弱のセクションで構成されている。

原テキスト

. 0)

それまでに書き留めら

当な史料読解に基づいた知見を蓄積し、 上記のテーゼを批判的に検討することが求め め 6

がある。 Ġ らが果たした重要性は疑うべくもない。 の記述を基に「異端」 以上を踏まえると、 ポスト・モンゴル期の東方イスラーム世界の形成においてメシア主義、 的教条として取り扱われてきた。そこで今一度、 しかしながら、これまでの研究においては、 彼らの著作に即して実際の教義を復元する必要 彼らの思想・ とりわけマフデ 教義は不確 . イ かな外部

イ 自称者サイイド・ムハンマド・ムシャアシャア Sayyid Muḥammad Musha'sha'(一四六五~六六年没) 1 本稿ではこのような問題意識のもと、 の言葉』Kalām al-Mahdīの分析に基づいて、彼が擁したマフディー論を検討する。 十五世紀半ばにイラン南西部・フーゼスターンに地方政権を樹立したマフデ の教説書

### 史料 『マフディー ·の言葉® につい 7

確な書写年代は不明である。ただし明示的な形で「欄外書込み⑩ 写年代を十五世紀 全文に母音記号が附されている(十九×二十四・五センチメートル はイラン・イスラーム議会図書館所蔵写本を用いる。この写本は三六八葉で、 この史料は二十世紀初頭にキャスラヴィ (=ヒジュラ暦九世紀)と推定しているものの、 1 Þ Kasrawī氏によって発見されたが、 十三行)。イラン・イスラーム議会図書館 (ḥāshiya)」が本文に組み込まれているので、 末尾が欠落しており、 非常に明晰なナフス体で記され 現在も未刊行の状態にある。 コロ フォンを欠いているために正 0 つカタロ 原テキス ているほ ゲ ĺ

実際に、本文中に現れる日付が前後してい (401)35

る点からもこれは裏付けられる。 本書の成立時期は一四六〇年からサイイド・ムハンマドが没した一四六六年までとするのが妥当で その一方で、本文に現れる最も新しい日付がヒジュラ暦八六五年 西暦

ムシャアシャア政権が確立した一四四一年以降に成立したことになる。

ある。

いずれにせよ、『マフディーの言葉』は、

求 おり、 報 単一のセクションで纏めて語られることは殆どなく、セクションを横断して著作全体に散在している。そこで本稿では ィー氏以降ランジュバル氏に至るまでの諸研究では、サイイド・ムハンマドの主張する各テーゼが列挙されるに留まって 化」といった『マフディーの言葉』に見られる「異端」的なテーゼ群は既知となっている。 書であり、 Mushaʻshaʻiyān : Māhīyat-i Fikrī-Ijtimāʻi wa Farāyand-i Taḥawwulāt-i Tārīkhī, Tihrān.) 😾ʻ 用した研究が発表されるようになった。中でも、 の言葉』 イド・ムハンマドの 世紀から二十世紀初頭までフーゼスターンの歴史を扱っており、氏自らが発見した『マフディーの言葉』に基づいてサイ ヤスラヴィー められる。 の整理・補足がなされている。これらの先行研究により、「歴代イマームの不死性」や「初代イマーム・アリーの神格 サイイド・ムハンマドの フディ 論理展開そのものの体系的な説明は未だなされていない。 の部分翻刻に依拠しており、その視野は限られていた。しかし、 サイイド・ムハンマドの思想についても『マフディーの言葉』の写本に基づいて従来の研究で示されてきた情 ランジュバ 氏によって開始された。 言葉』 思想が紹介された。それ以降の先行諸研究の大半は、 全体から個々のテーゼに関連する説明を拾い ル氏が指摘するように 「異端的」な教条はこれまでも研究者の関心をひきつけていたが、 氏の先駆的な研究(Kasrawī, A. 1312kh: Tārīkh-i Pānṣad Sāla-yi Khūzistān, Tihrān.) (Ranjbar 1382kh: 17-18)、『マフディーの言葉』 最新の研究であるランジュバル M. Ranjbar 氏の研究(Ranjbar, M. 1382kh その理由は『マフディーの言葉』の構成ゆえの難解さに 上げて、 近年になって『マフディーの言葉』を実際に利 氏の研究に補遺として収録された『マフディ その横断的 ムシャアシャア政権に関する大部な研究 な構成を補うことを試みる。 しかしながら、キャスラヴ においては、 同書を用いた思想研究はキ あるテーマが は十五

際に取り扱う諸テーゼ

(二章・三章)

は、

ヒジュラ暦八五五年の日付を有す単一のセクションに簡潔に収められているた

36

1

め 本稿が再構築するサイイド・ムハンマドのマフディー論は少なくとも政権樹立後には確立されていたということにな

る。

書ならびにその基盤となる「霊肉二元論」、そこから派生する「アリーの神格化」というテーゼを確認する。第三章では を実際に検討する。具体的には、第二章では著者のマフディー自称の前提となる「隠れイマームのヒジャーブ」という肩 なテーゼ群がどのように相互連関して著者のマフディー論を補完していたかを体系的に示すことを目標とする。 サイイド・ムハンマドのマフディー自称の論理展開を再構築する。その際には、『マフディーの言葉』に現れる「異端的 依拠してサイイド・ムハンマド個人の経歴や当時の政治的状況を概観する。第二章以降では『マフディーの言葉』 ただし『マフディーの言葉』本文中には著者の経歴などの情報は記載されていないため、 次章では同時代の外部史料に の記述

本稿で用いる主要史料とその略号は次の通り。

KM: Sayyid Muḥammad Musha'sha', *Kalām al-Mahdī*, ms. Kitāb-khānah-yi Maljis-i Shūrā-yi Islāmī, 10222

HD: Ibn Taghrī-birdī, Extracts from Abû'l-Maḥāsin Ibn Taghrî Birdî's Chronicle, entitled Ḥawādith ad-Duhûr fi Madâ Ayyâm wash-Shuhûr, vol. 2, William Popper (ed.), Berkeley, 1931

MM: Qāḍī Nūr Allāh Shūshtarī, Majālis al-Mu'minīn, vol. 5, Ibrahīm Arab-pūr (ed.), Mashhad, 1392kh

TF:ガザーリー(著)『哲学者の自己矛盾』中村廣治郎(訳)平凡社(二〇一五

の身となっている隠れイマームが終末に先んじてメシアとして顕現すな教義となった。彼らは歴史的展開の中で、死去しておらず「幽隠」な教義となった。彼らは歴史的展開の中で、死去しておらず「幽隠」な教義となった。彼らは歴史的展開の中で、死去しておらず「幽隠」な教養となった。彼らは歴史の景を用いる。イスラームに現世を義す救世者」を指して「メシア」の語を用いる。イスラームに現世を教育を対している。

Qā'im(剣を手に立ち上がる者)」の語とともにメシアを意味するようになり、更にイマーム派系諸派の形成過程において「カーイムかれし者)」と呼ばれる。元来はこの語には終末論的な含意はなかっかれし者)」と呼ばれる。元来はこの語には終末論的な含意はなかっると信じる。このメシアはアラビア語で「マフディー Mahdī(神に導ると信じる。このメシアはアラビア語で「マフディー

菊地達也(二○○九): 『イスラーム教「異端」と「正統」の思想史』 Nūrbakhshīya between Medieval and Modern Islam, Columbia, pp. 3-28 Bashir, S. 2003: Messianic Hopes and Mystical Visions: the Edition (以下 E12 と表記), H.A.R. Gibb et al. (eds.), vol. 5, pp. 1230-38 ン は Madelung, W. 1986: "Mahdi", Encyclopaedia of Islam Second

- Mir-Kasimov, O. 2014: "Conflicting Synergy of Patterns of Religious Leiden, pp. 1-20. Authorities in Islam", Unity in Diversity: Mysticism, Messianism and the 講談社 Construction of Religious Authority in Islam, O. Mir-Kasimov (ed.) 一二八~一五〇頁を参照のこと。
- B. S. 1986: "Religion in the Timurid and Safavid Periods", The Shi'tte Iran from the Beginning to 1890, Chicago, pp. 66-84; Amoretti and the Hidden Imam: Religion, Political Order, and Societal Change in 下の論考を参照されたい。Arjomand, S.A. 1984: The Shadow of God Cambridge History of Iran, vol. 6, P. Jackson and L. Lockhart (ed.), Cambridge, pp. 610-55 当該のマフディー主義集団および自称マフディーたちについては以
- Sainthood in Islam, New York Moin, A.A. 2012: The Millennial Sovereign: Sacred Kingship and
- ジス河まで――一六世紀ユーラシアにおける千年王国信仰の交錯 サンジャイ・スブラフマニヤム (二〇〇二):「テージョ河からガン —」中村玲生(訳)『思想』九三七号 三一~七〇頁
- History of Islam, A. Salvatore, R. Torroli and B. Rahimi (ed.), Hoboken Islamicate Empire: New Forms of Religiopolitical Legitimacy", The Wiley こしている。 例を挙げれば Melvin-Koushki, M. 2018 : "Early Moderr モイーン氏の議論はアメリカの学界を中心として賛否両論を巻き起

- History Journal, vol. 18-1, pp. 183-91. が史料操作上の不備を指摘して Sovereign: Sacred Kingship and Sainthood in Islam", The Medieval Anooshahr, A. 2015: "Book Review: A. Azfar Moin, The Millennia されていたことを論じた。モイーン氏の著作に対する批判としては 該の君主らの支配の正統性を補佐するものとしてオカルト科学が援用 pp. 353-75. はモイーン氏の「千年王国主義的君主」論を受けて、
- Medieval Islam: the Original Doctrine of Fadl Allah Astarābādī, London 2015: Words of power: Ḥurūfī Teachings between Shi'ism and Sufism in ファドルッラー・アスタラーバーディーに関しては Mir-Kasimov, O 的研究として、ムハンマド・ヌールバフシュに関しては Bashir 2003′ マフディー自称者ら自身の著作に基づいてその思想を分析した先駆
- と思われる。 における同著作への言及([MM: 376-77])からこの書名を採用した 附されていない。発見者のキャスラヴィー氏は『信仰者たちの会合』 『マフディーの言葉』 は通称であり、 今回扱った写本中には書名が
- 59-67. 特に pp. 62-63 を参照のこと)。なお『マフディーの言葉』の Musha'sha'ī wa Gudhārī bar Kalām al-Mahdī', Ma'bārif, vol. 13-1, pp ン)所蔵一二一一番写本の存在が知られている。両写本は大きな異同 史料解題としては唯一 Ranjbar 1382kh: pp. 17-20. が挙げられる。 本稿では議会図書館本を利用した(Qarāguzlū, A. 1375kh: "Nahḍat-i はないものの、マルアシー本は筆跡が細かく判読が困難であるため、 本稿で用いる議会図書館所蔵写本の他に、マルアシー図書館(イラ
- (11) Kitāb-khānah-yi Majlis-i Shūrā-yi Islāmī, vol. 32, Tihrān, p. 262 Țabāțabā'ī Bihbihānī, M. 1381kh: Fihrist-i Nuskhah'hā-yi Khaṭṭī-yi
- 『マフディーの言葉』においては、隠れイマームが幽隠した年と併

② これは『マフディーの言葉』の最初のセクションであり、残りのセン・「KM: 224b]:八五五年ムハッラム月(=西暦一四五八年)の上十二日、「KM: 323b]:八六一年(=西暦一四五七~一四五十二月十二日)、「KM: 323b]:八六一年(=西暦一四五十二月十いる。「KM: 224b]:八六二年(=西暦一四五七~一四五十二月十七二言及するという形で、以下の通りにその時点での日付が示されて

本から内容と甫う公要がある。 なだし、そこでの説明は簡潔に過ぎるため、『マフディーの言葉』全ただし、そこでの説明は簡潔に過ぎるため、『マフディーの言葉』全クションに現れるマフディー論の要約としての機能を果たしている。

で示す。また史料引用中の祈願文は紙幅の都合上省略した。 本稿ではクルアーンの引用を示す際には [Q 章:節] とい

# 第一章 同時代史料に現れるサイイド・ムハンマド

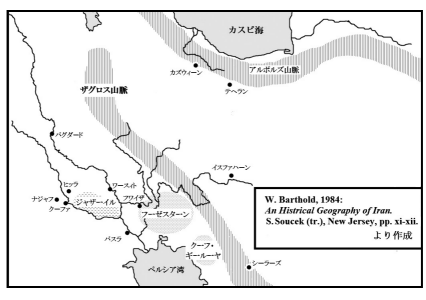
## 第一節 サイイド・ムハンマドの経歴

れているが、本章以降の議論の前提となるため、本章で確認しておく。 サイイド・ムハンマドの政治的経歴はキャスラヴィー氏やマゾウィー M. M. Mazzaoui 氏らの研究によって明らかにさ

ムー Aḥmad Ibn Fahd al-Ḥillīに師事した。この時期のサイイド・ムハンマドはマドラサでの隠遁などスーフィー的な修行を行 ア派学究の中心地であったヒッラに移住し、スーフィズムの大家かつ法解釈の権威(mujtahid)であったイブン・ファフド 七代イマームたるムーサー・カーズィムの末裔だと伝えられている。彼は学業での大成を志し、十七歳にして当時のシー ワースィト(地図参照)に誕生した。預言者ムハンマドの子孫を示すサイイドという綽名の通り、彼は十二イマーム派第 っていたらしい。折しも当時はイラン西部を中心としたカラコユンル政権とイラン東部から中央アジアを支配したティ サイイド・ムハンマドことムハンマド・イブン・ファラーフ Muḥammad Ibn Falāḥ は十四世紀末ないし十五世紀初頭 朝が衝突しており、中でも後にムシャアシャア政権が確立するイラク・アラブ地域は、 カラコユンル 政 0) ゲ

王弟

ダード総督とティムール朝のシーラーズ総督が領有を巡って争っていた。当時のバグダード総督を務めていたのは、



が成立したといえよう。 根拠地として確立するに至った。これを以てムシャアシャア政 イザをティム ンル政権やティムール朝から支配地を奪取するには至らなかった。 んだアスパンド しかし、その間も信者を獲得して勢力を拡大したサイイド ンマドは、 遂に 1 ル 四 四 五 朝 3 から奪うことに成功し、 ル ザーを出し抜いて、 〜四六年 (=ヒジュラ暦八四五年) に そこへの介入を目 フワイザを恒久的 フ 4

ワ

権

当初のムシャアシャア勢力は略奪を行うのが関の山

で、

カラコユ

ワースィト・

ジャザーイル地域からフワイザへと転戦するも

故郷ワースィトに帰還するも、そこでもマフディーを自称し、

してその手を逃れたサイイド・ムハンマドはジャザーイ ブン・ファフドの要請を受けた同地の官吏に捕縛された。

現地のベドウィンを信者に獲得して支配圏

の確立に奔走

, 地 域<sub>3</sub> 弁を弄 係は破綻したとされる。

師に破門されたサイイド・

ムハンマド 師との

it

我であろう」と喧伝してマフディーを自称したために、

ンマドであったが、「我は顕現する。

約束されしマフディーとは

られる。

スパ

ンド

3

ル

#

1

Aspand Mīrzā であり、

ドは彼のシーア派改宗に大きな影響を与えた人物であったと伝え かような大学者の許で研鑚を積んでいたサイイド イブン・フ 4 40 (406)

であり、

邪悪な背反の徒

(rāfiḍī khabīth)

いやそれどころかいかなる宗教にも従わぬ不信仰者であった。

れることとなる。 が、 ヴィー朝などの宗主権に服しつつも同地を中心としてフーゼスターン一帯はサイイド・ムハンマドの子孫によって統治さ ユンル軍に殺害され、 団への攻撃を行ったことが知られている。マウラー・アリーはその後のクーフ・ギールーヤ地方への遠征の途上でカラコ 支配地の拡大のために各地へと遠征したが、とりわけ第四代正統カリフ・アリーの墓所を擁するナジャフでの 軍事的指導権はサイイド・ムハンマドの息子マウラー・アリー Mawla'Alī が握るようになっていた。マウラー・ (八七○年)に死去した。これ以降二○世紀初頭にレザー・シャーによって廃止されるまで、アクコユンル さて、 それ以降は軍事活動は沈静化し、 十七世紀に成立したシーア派列伝 軍事的指導権は老齢の父の手に戻った。サイイド・ムハンマドはその後ワースィトに遠征を行った 著述活動に専念したとされる。そしてサイイド・ムハンマドは一四六五~六六年 『信仰者たちの会合』が伝えるところでは、この頃にはムシャアシャア勢力の 政 権 略奪と巡礼 アリー サファ

### 第二節 同時代史料が伝えるサイイド・ムハンマドの宗教的姿勢

Ḥawādith al-Duhūr fi Madā al-Ayyām wa'l-Shuhūr には次のようにみえる。 時代史料は彼の軍事行動に宗教的な評価を下している。例えば、マムルーク朝の年代記『月日の移ろい 前節ではサイイド・ムハンマドがマフディーを自称してフーゼスターンに王朝を確立するまでの経緯を確認したが、 における世事

同

に呼びかけていた。 伝えられたところによると、 (Sha'shā')を恐れて誰一人として巡礼を行えなかった。この者は二○年以上【活動して】おり、【人々に】彼と共に蜂起するよう 彼はシャリーフ 本年(ヒジュラ暦八六〇年=西暦一四四五~四六年)もイラクの者は前年と同様にムシャアシャア (=ムハンマド裔) を名乗り、 マフディーを自称していた。 (中略) 彼は老人 (shaykh kabīr,

(407)

[ḤD: 249-50]

あった。それから彼は預言者を自称し、 や諸々の禁忌を犯した。彼の周囲には多くの人々が集まったが、それは彼が人々に対して行使した種々の魔術 彼 (=サイイド・ムハンマド)はシャリーフを名乗り、異端者(zindīq)となっていた。それからイラクへ向かい、女犯(al-furūj その勢力は、彼が人々に対して行使した種々の魔術による奇跡 その地域の人々の信仰を堕落させた。(中略)【東方の】諸王は彼の活動に対して無力であ (khawāriq) や、禁忌であろうと【配下の】人々が望むことを (anwā, al-siḥr) 故で

認めたことに起因していた。神が彼を滅ぼすまでその生涯は続いた。

魔術ないし奇跡に起因していたという。これに関して『信仰者たちの会合』はムシャアシャア勢力の行っていた奇妙な慣 る異端者であり、不信仰者・背反者といったレッテルで非難されていたことがわかる。また彼の勢力拡大は彼が行使した つまり外部から視点では、 サイイド・ムハンマドは単なる反乱者の頭目としてではなく、マフディーあるいは預言者を騙

行について記している。

どを行っては人々を驚愕させていた。 サイイド・ムハンマドは彼ら(=信者)にアリーの名を含んだ唱名(dhikr)を教えたが、これを口にすると同時に照光状態 (kayfiyyat-i tasha'shu') が生じ、 彼らの肉体は石のように【硬化】した。彼らは剣を腹部に置いて湾曲させるなどの危険なことな

たちの会合』によれば彼の息子マウラー・アリーはマフディーを自称した父をも凌ぐ異端的信仰を保持していたという。 このように、 妖しげな業を用いてベドウィンをリクルートしていたとされるサイイド・ムハンマドであったが、『信仰者

マウラー アリーは父の晩年に父に対して主導権を握り、 支配の手綱をサイイド・ムハンマドの手から奪って、この部民たちの頭 アリーを神と見做す極端派を一応は否定している。

マド

マフディ

ー自称論理は、

まさにマウラー

・アリー

しかし実のところ、『マフディーの言葉』

に現れるサイイド

4

が主張したとされる「アリーの神性」

受肉」というテーゼと関連して展開されるのである。

神性までをも主張した(da'wā-yi khudā'ī nīz kard)とも伝えられている。 彼らには次のような信仰があった。 この参詣地において不道徳 かの御方は生きている、と。それ故に彼らはイラク・アラブに侵攻し、【ナジャフにあったアリー (bī-adabī) 即 ち、 の限りを尽くした。 信徒の長様 (=イマーム・アリー) (中略) また前述のマウラー・アリーは先の主張に飽き の清浄な霊魂 (rūḥ) は彼の中

の非力さゆえに息子を統御できなかったのだと書簡を送って弁明したという [MM: 376-77]。 よれば、サイイド・ムハンマドの許にはマウラー・アリーのナジャフ襲撃に関する批判が多方面から寄せられており、 ような息子の姿勢は父サイイド・ムハンマドが首肯できるものではなかったようである。 魂はマウラー って、マウラー・アリーがイマーム・アリーであることを認めるならば、 『信仰者たちの会合』 アリーに受肉している。そしてイマーム・アリーは神である。 が伝えるマウラー・アリーの主張の要点は次のように纏められよう。 偽りの墓所は破壊されねばならぬ。しかしこの 故にマウラー・アリーは神である。 同じく 即ち、 『信仰者たちの会合』 イマーム・ アリーの霊 したが

サイイド・ムハンマドは自書 において確かにマウラー・アリーは極端派に類する信仰を保持していたといってよい。後の章で詳しくみることになるが 氏が指摘するように、 あるが、 さて、このようなアリーの神格化ならびに輪廻(tanāsukh) 歴史上この類の信仰を擁する集団は時折現出しており、彼らは「極端派 (ghulāt)」と呼称されてきた。 極端派に共通する中心的教義は「自らのイマームに神性を見出すこと」に求められるので、 『マフディーの言葉』において、 の思想は、イスラームの教理からして排斥されるべき観念で 預言者ムハンマドに遡るハディースを援用してイマーム 地達也

ならびに「他者への霊魂

- ① 本節での情報は [MM: 366-77] に拠った。この史料の成立自体は一六○一年であるが、当該箇所の記述は一四八六年頃成立の同時代史料 『ギヤース史』 *Ta'rīkh al-Ghḥāthī* の引用であるため、信頼性が高料 『ギヤース史』の該当箇所は伝存していない)。両著作の解題については Ranjbar 1328kh: pp. 21-27. を参照のこと。またサイイ野については Ranjbar 1328kh: pp. 21-27. を参照のこと。またサイイド・ムハンマドの政治的経歴の詳細については Caskel, W. 1933-34: ド・ムハンマドの政治的経歴の詳細については Caskel, W. 1933-34:
- 139-62; Ranjbar 1382 kh: pp. 141-76. を参照のこと。

  139-62; Ranjbar 1382 kh: pp. 141-76. を参照のこと。

  では al-Shaybī, K.M. 1359kh: Tashayyu' wa Tasawwuj': tā Āghāz-i Sudda-yi Dawāzdahum-i Hijrī, A.D. Qarāguzlū (tr.), Tihrān, pp. 272-85. Sudda-yi Dawāzdahum-i Hijrī, A.D. Qarāguzlū (tr.), Tihrān, pp. 272-85. Fik魔術 ('ulūm-i gharība) に関心を持っていたとされる [MM: 366]。

  ドは魔術 ('ulūm-i gharība) に関心を持っていたとされる [MM: 366]。

  少なくとも 『信仰者たちの会合』の著者は、サイイド・ムハンマドはこの師から得た魔術の知識を通じて奇跡を実践し、信奉者を拡大したと考えているようだが、これがどの程度まで史実を反映しているかは不明である。またサイイド・ムハンマドと同時期にマフディーを自称していたムハンマド・ヌールバフシュも、かつてイブン・ファフドのしていたムハンマド・ヌールバフシュも、かつてイブン・ファフドのしていたムハンマド・ヌールバフシュも、かつてイブン・ファフドのしていたムハンマド・ヌールバフシュも、かつてイブン・ファフドのしていたムハンマド・ヌールバフシュも、かつてイブン・ファフドのしていたムハンマド・ヌールバフシュも、かつてイブン・ファフドのしていたとされる [Bashir 2003: p. 55.]。
- 称されるようになった。この地は一四四○年以降、一五四六年のオス(Baṭāʾiḥ)と呼ばれていたが、モンゴル支配期以降ジャザーイルと呼ティグリス川で挟まれた湿地帯。旧来この地域はバターイフジ クーファ・ワースィトからバスラに至るまでの、ユーフラテス川と

- ⊕ ムシャアシャア勢力のナジャフ襲撃については別のマムルーク朝側た[Streck, M. and Saleh El-Ali 1986 : "al-Baṭīḥa", EI2, pp. 1093-97.]。マン朝による征服に至るまでムシャアシャア政権の勢力下に入ってい
- の史料にも記載されている [Mazzaoui 1981-84: pp. 148-51.]。なお、カジャフ襲撃に言及したと思しき書簡が『マフディーの言葉』に収録けジャフ襲撃に言及したと思しき書簡が『マフディーの言葉』に収録するくされた旨が仄めかされている。
- Winorsky, W. 1987: "Musha'sha", E. J. Brill's First Encyclopaedia of Islam 1913-1936, Leiden, pp. 160-63. を参照のこと。

Nachkommen", Islamica vol. 4. pp. 48-93; Kasrawī 1312kh: pp. 10-20; Mazzaoui 1981-84: "Musha'sha'iyān: a Fifteenth Century Shī'i

Movement in Khūzistān and Southern Iraq", Folia Orientalia, vol. 22, pp

- ⑥ ムシャアシャア勢力が行っていたというこの奇妙な慣行について述 の ムシャアシャア勢力が行っていたというこの奇妙な慣行について述 でた『信仰者たちの会合』の記述は『ギヤース史』の引用外の情報で ある。その一方でサファヴィー朝初期に成立した年代記『伝記の伴 侶』には、これと一致する彼らの慣行やアリーの神性に対する信仰が 記されている[Giyāth al-Dīn Khwāndamīr, *Tārīkh-i Ḥabīb al-Sīyar*, Jalāl al-Dīn Humā'ī (ed.), vol. 4, Tihrān, 1362kh, p. 496.]。
- (7) Amouretti 1986: p. 628
- ® 『信仰者たちの会合』の情報を裏付ける記述が存在する。 されたマウラー・アリーの主張を無批判に受け入れることはできない。 されたマウラー・アリーの主張を無批判に受け入れることはできない。 しかし、『マフディーの言葉』には「彼らのうちで、我と我が子につ しかし、『マフディーの言葉』には「彼らのうちで、我と我が子につ しかし、『マフディーの言葉』には「彼らのうちで、我と我が子につ いて極端であった(ghālat bī wa bi-awlādī)一団の者たち」への難色 ([KM: 76b-77a])や、マウラー・アリーによる軍事行動をサイイ ド・ムハンマドが事前にヒッラの統治者に警告していた旨が仄めかさ ド・ムハンマドが事前にヒッラの統治者に警告していた旨が仄めかさ ド・ムハンマドが事前にヒッラの統治者に警告していた旨が仄めかさ ド・ムハンマドが事前にヒッラの統治者に警告していた旨が仄めかさ ド・ムハンマドが事前にヒッラの統治者に警告していた旨が仄めかさ ド・ムカンマドが事前にヒッラの統治者に警告していた旨が仄めかさ ド・ムカンマドが事前にヒッラの統治者に警告していた旨が仄めいさ に、抽象 のではあるが『信仰者たちの会合』の情報を裏付ける記述が存在する。

次の引用から明らかである。

彼の著作『マフディーの言葉』 既に知られているように、 (9) 菊地達也 近藤洋平  $\stackrel{\frown}{=}$ (編) 第二章 『中東の思想と社会を読み解く』東京大学中東地 四):「極端派 ヒジャ (グラート) ーブの理論 の伝統とアラウ

> 域研究センター 〇九~一三〇頁

ろう。この「ヒジャーブ」という語はアラビア語動詞 ḥajaba (被覆する) から派生した名詞で、一般的には女性ムスリム に基づいて隠れイマームの代理を名乗ったかについては「ヒジャーブ」という言葉の分析を通じて考察するのが適切であ 氏は のうち「立場」と「代理性」は正に「代理」以上の意味を有していないので、サイイド・ムハンマドがいかなるロジック を表明している」と述べ、サイイド・ムハンマドがマフディーの代理を名乗る際に利用した三つの肩書を挙げている。そ 立場と使命(risālah)について新たに言及する際に、『立場(maqām)』『ヒジャーブ(ḥijāb)』『代理性(niyābah)』という肩 てはじめに、隠れイマームの代理を自称する際に彼がどのように自己言及していたかを確認しておきたい。 イマームをマフディーと同定している。そして、その上で自らをその代理と位置付けている点に最大の特徴がある。 「彼(=サイイド・ムハンマド)は十二イマーム派の第十二代イマームの幽隠と顕現を否定していない。しかし自身の 章ではサイイド・ムハンマドの経歴が同時代史料においてどのように描かれていたかを確認した。本章以降では サイイド・ムハンマドのマフディー論は十二イマーム派と共通する部分が多く、 の記述に基づいて、そこに描かれたマフディー論を分析する。 ランジュバ 同 派 0 隠 ル れ

汝らが知っているように顕現したこれなるサイイド (=サイイド・ムハンマド) は、 代理関係を通じて(bi'l-istināba) 肉

が頭髪を覆い隠するために用いるヴェールを指す。しかし、ここでの「ヒジャーブ」という語に特別な含意があることは

sir al-ghā'ib)のためのヒジャーブ・道具であり、【隠れイマームが】幽隠している状況下での代理(al-manāb)である。隠れィ

の代理を務めるように、代理として隠れイマームの座に立つ者である。(中略)これなるサイイドは、この不可視の秘密(hādhā

がある。『マフディーの言葉』においては、思弁神学者(mutakallim)の霊魂に関する見解が次のように引用される。 理である己の関係性を「霊魂と肉体の関係」に擬えて主張する。そこで、彼が提示する霊魂に関する議論を見ていく必要 魂を被覆するもの」、即ち人間の肉体である。右の引用に現れるように、サイイド・ムハンマドは隠れイマームとその代 彼が肩書として使用する「ヒジャーブ」という語にいかなる意味が附されていたかを先に説明すると、それは

道具であり、召使(khādim)である」と言う カラーム派の信仰箇条の徒たる思弁神学者らは「人間とは霊魂に他ならない。その肉体はそこに被覆されたこの実体

に着目し、「ヒジャーブ」という語が体現する「代理者と被代理者」の関係性を整理する。 右の引用と、己を隠れイマーム の表現が平行関係にあることは一目瞭然であろう。したがって、『マフディーの言葉』に描かれた「霊魂と肉体の関係性 (先の引用では「不可視の秘密」と表現されている)の「道具」とするサイイド・ムハンマド

46

言する。

### 第 節 霊 肉 元 論

### 人 間 の 本 質

毛髪が発生した後である [KM:154b-55a]。彼は、受肉後も霊魂と肉体は互いに独立した被造物であるとするが、 ば、 ろうか [KM: 155a]。」これに対して、思弁神学者らの言説を引用して次のような説明がなされる。 クル【といった個人名】や預言者・委託者(wasī)・聖者(walī)・主を識る者('ārim al-rabbānī)などと呼ばれる人間なのだ えに次のような疑問が生じる。「では霊魂と肉体が相異なるものだとして、そのどちらがザイドやアムルやハーリドやバ うに、『マフディーの言葉』において展開される主張の根底にあるものは、 霊魂が肉体に受肉する(tahulu fi-hi)のは肉体の創造が完了した後、即ち子宮において受精した精液が四か月経ち、 我らが論究しているのは、 神的な秘密(al-asrār al-ilāhiyya) たる霊魂に他ならない [KM: 346a]」と述べられてい 霊魂に関する考察である。著者の見解によれ それ

体からその霊魂が分離することを意味する。 思弁神学者たちの信仰箇条における彼らの学説では、 (=アダムとは霊魂である。これは耳を貸す者には議論の余地のないことであり、論争はあり得ないことである。彼の死とは、 人間とは霊魂に他ならない。 本義 (al-ḥaqīqa) において、 前述のアー 肉

サイイド ムハンマドはこのような思弁神学者の見解を流用した上で、 修辞学の用語を用いて人間の本義とは霊魂だと断

ディースとクルアーンを整合【的に解釈】するということ(al-jam'u bayna'l-ḥadīth wa'l-Qur'ān)とは、

(413)

人間の本義

(al-ḥaqīqa)

り、本義で示している訳ではない。修辞学者ら(al-'ulamā' al-ma'ānī wa'l-bayān)は、この【ような比喩の用法】を許容している。 たので、彼にお辞儀をした」と言うのと同じである。これ(=ザイドの奴隷を以てザイドとする表現)は比喩で示しているのであ のことである。【これは例えるならば】汝がザイドの奴隷しか見ていないにも拘わらず、両者の関係性ゆえに「私はザイドを見かけ と比喩(al-majāz)を論究することである。霊魂と肉体の間の関係性ゆえに、【人間の】本義とは霊魂であり、【その】比喩とは肉体

とである。換言すれば、「人間」と言う語の日常用法、つまりこの語で肉体を含めた人間全体を指す用法は二次的な比喩 ここでサイイド・ムハンマドが言わんとしているのは、「人間」という語の本来的な指示対象はあくまで霊魂だというこ は霊魂だと分析される。 て、彼は霊魂こそを人間の本質と規定する。この理解に基づいて、行為の主体は霊魂であり、 的用法に過ぎないということになる。このように、修辞学において定められている「本義」と「比喩」という概念を用 あらゆる人間の行為の源泉

これらの点についてサイイド・ムハンマドは肉体の媒介性を強調する。 ンマドが述べるように人間の本質が霊魂であるならば、なにゆえ神は最後の審判において霊魂を肉体に戻すのだろうか。 また人間がシャリーアに反する不法行為を犯した場合には、その本体であるはずの霊魂ではなく肉体に懲罰が科される。 ところで、イスラームにおける人間の救済は終末の日の「最後の審判」での裁定に依拠している。この最後の審判にお 神は人間の霊魂を生前の肉体に戻し、生前の生き方、即ち生前の行為を基準として、審判を下す。サイイド・ムハ

人の主体であるにも拘わらず、殺人への同害報復刑が科されるのは霊魂ではない。霊魂は肉体と異なる存在であり、 さて、殺人者について言えば、 彼が意図的に殺人を犯した場合、 報復として肉体に同害報復刑 (qiṣāṣ) が科される。霊魂こそが殺 後者の章句に関してサイイド・ムハンマドは次のような解釈を提示する。

せて肉体と霊魂を【再】 や喜びの阻害や【その】 したがって【肉体と魂の】共同性ゆえに、 【という行為】 霊魂とは肉体であり、 は肉体から生じるのではない。 結合させて、 結末の過酷さや鞭打ちで肉体が贖う。墓の中で【肉体が】散り散りになった後で、 肉体とは霊魂なのだ(fa-hiya huwa wa huwa hiya)。霊魂の 【審判のために】肉体が集められることは必定である。 霊魂への罰として【肉体が】罰され、霊魂への報いとして【肉体が】報償を与えられる。 (中略) そうではなくて、全て【の行為】 は肉体を媒介として霊魂から発生するのだ。 【為したことの】代償として、 神が 【肉体を】復活さ 病の苦痛

めには、 このように、 欠な構成要素だと規定するのである。 捉える。 媒介として肉体が必要だと強調する。その上で肉体を、行為の責任を負うべき霊魂への信賞必罰の対象 つまり、 サイイド・ムハンマドはあくまで人間の本質を霊魂であると捉えつつ、霊魂から何某かの行為が表出するた 彼は人間存在を霊魂と肉体に分解し、 霊魂を本質、 肉体を媒介と捉えつつも、 ともに両者は人間に不可

### 人間の死

殺された者たちを死んでいると考えてはならない。いや、彼らの主の御許で生きており、糧を与えられている クルアーンの章句を整合的に解釈した末に得た結論だと分かる。 の不死」というテーゼがある。実際に『マフディーの言葉』を確認してみると、この主張は著者が相互に矛盾する内容の 先に触れたように、 「人間の必滅」 既に知られているサイイド・ムハンマドの を説く《汝は死ぬ者である。 彼らもまた死ぬ者である [Q 39:30]》という二つの章句である 即ち「信仰者の不死性」を説く《そして神の道に |異端的な| 信条には 「預言者らと十二人のイマー におい -ムら

以外に対しては字義通りの意味(ḥaqīqa)だということである。ハディース 、汝は死ぬ者である。 彼らもまた死ぬ者である》と神は言った。これが意図したところは、 (akhbār) とクルアーンが一致するように 【この章句は ムハンマドに対しては比喩であり、

比喩と解釈すべきである。そうすれば】両者の間に矛盾は生じない。

ンマドは F 魂 現世における人間の死は わせていただけなのだ[KM: 156b]」とあり、肉体は現世での霊魂の仮住まいと規定される。したがってサイイド・ムハ 預言者ムハンマドの場合と同じく、イマームらにとっても「比喩的な」死なのである。また『マフディーの言葉』 という現象を認めつつも、それを彼らにとっての「死」と定義することを拒否する。つまり「霊魂の肉体からの分離」は、 ら転移するという点で【のみ】同一なのだ[KM: 5b-6a]」と述べ、隠れイマームの父祖らに対しては霊魂と肉体 等とするならば、父祖を位階の劣った者から特別とはしないことになる。そうではなくて、父祖と動物 れ 彼がいかなる現象を以て「人間の死」としているかを確認しておこう。イスラームにおいては、 には字義通りと解釈することで、両者の矛盾を回避しているのである。この「比喩」の意味するところを詳述する前に、 **「あらゆる状況で、我らが【隠れイマームの】父祖の死や殺害を、動物の死や【上述の】判断が適用されるような死と同** ・・ムハンマドは「この死とは、霊魂が知覚可能な前述の肉体から分離することを意味している。肉体は塵となるか、そ 、が分離すること」 と考えられており、死の天使(イズラーイール 'Izrā'īl)がこれを担うとされる。これについてサイイ があるべき場所へと至る。(中略)霊魂はイズラーイールの手に引き渡される [KM : 5b] ] のだとする。その一方で、 クルアーン三九章三○節で述べられている人間の必滅を預言者ムハンマドについては比喩として、 「天使が生者の霊魂を奪うが、その霊魂は死んだり殺されてはいない。そうではなくて、神が霊魂を肉体に住ま 「肉体からの霊魂の分離」を死と見做す定義を不十分な理解だとし、 「比喩的な死」なのだとする。 つまり彼は肉体から分離した霊魂の生存を以て、 肉体から分離した霊魂を不滅とすることで、 人間の死は「肉体から霊 【の死】は現世 信仰者の不滅と それ以外の者 の の分離 剜

50

彼

がその諸々の肉体から分離したことと等しい。

説く。

しているのである。それどころか、 信仰者の霊魂は肉体から分離することでより完全になるとまで述べる。

れているがゆえの空虚さ(al-'uṭla)に他ならないからだ。これに関して「信仰者は両世界で生きている」という言葉が伝わってい ぬ場合、 信仰者の牢獄である」【という言葉】の通り【肉体から分離した後に】霊魂は完全性と位階の高さと廉直さを増すのだ。霊魂を知ら 死は【肉体から】分離する際の霊魂には当てはまらない。そうではなくて、 不運や盲や破滅が増加する。これ自体が死である。なぜならば、 我らが「死」【という語】で意味するところは、 霊魂には完全性があり、 完全である。

る

霊魂の分離」は比喩的な死であり、神との近しさ(敬虔さ)を失うことこそが真の死だと再定義されるのだ 者たちに聴かせることはできない[Q 27: 80]》という章句に立脚して、無知こそが真の死であり、「無知が優勢となって 確立されてしまえば、その者は意味上の死者(al-mawt al-maʻnī)である[KM 30b-31a]]とする。このように 右の引用では 「空虚さ」という語で死が再定義されているが、これこそが「真の死」なのである。彼は《まことに汝は死 「肉体からの

ではサイイド・ムハンマドは人間の本質である霊魂をどのように分析しているのだろうか。彼は人間の霊魂は天使だと

て知られている通りの諸々の肉体にジブリール では我らは言おうではないか、「神がかの肉体に置いた霊魂の特質(sifa)とはなんであろうか」と。それは神の天使の一人であ 神はそれをかの知覚可能な肉体の中に被覆した(ḥajaba-hu) (=ガブリエル)が被覆されていたことと同様である。アーダムの死はジブリール のである。それは丁度、 正しい伝承に基づいて連綿と引き継がれ

右の引 に擬えて理解し、 用の通り、サイイド・ムハンマドは人間の霊魂が肉体から分離するという現象を「ジブリールの肉体からの分離 伝承に現れるジブリールの逸話との類比の中で人間の霊魂を論じている。そこで次節で『マフディーの

### 第二節 被覆の論理

言葉』

が提示するジブリールの逸話に例示される「被覆の論理」を検討しよう。

### 一 ジブリールの被覆

たジブリールであった。これについてサイイド・ムハンマドは、ジブリールはマルヤムの前に男性の姿で現れたと述べる。 クルアーンに述べられているように、マルヤム(=マリア)にイーサー(=イエス)の受胎を告知したのは、 神が遣わし

ないことよ」と言った。【というのも】ジブリールが彼女の【居た】町のタキー(Taqī)と呼ばれる男性―彼は敬虔(taqī)ではな マルヤムが父もなくイーサーを生んだので、ユダヤ教徒たちは「彼女は姦通した【に違いない】」と言った。彼女は「なんと正しく (fāsiq)していた―の姿で彼女の許に降臨して、手で彼女の腹に触れたところ、彼女はイーサーを孕んだからである。

KM: 157b]

また彼はこれと同様の事例として、アリーが息子らの病からの快復を願って断食を行ったという逸話を挙げる。

atā)で下ったところの《また貧しい者や孤児や捕虜に食べさせる、それ(=食料)への愛情に抗って [Q 76:8]》 【という章句】 また彼(=ジブリール)がアリーと【その妻である】ファーティマの家の傍に立ち止まったことを【考えてみよ】。その時【息子 ハサンとフサインが病に罹っていたので、彼らは断食で誓っていた。至高なる神の言葉たるクルアーンの第七六章

の通り、 ジブリールは最初の夜は、 貧しい老人の姿で、二日目の夜は未成年の孤児の姿で【現れた】。三日目の夜はムスリムが捕ら

えた捕虜の姿であった。

時的に人間の姿となって降臨することがあるが、たとえ外見が人間であったとしても、その実体(jawhar)には何ら変化 者ムハンマドの許に現れたという逸話にも言及している [KM: 218a など]。彼はこれらの事例を基に、ジブリ サイイド・ムハンマドはこれらの逸話に加えて、ジブリールが教友ディフヤ・アル = カルビー Diḥya al-Kalbīの姿で預言 ĺ ル は

は生じておらず、また課された使命を終えると元来の天使に戻ると分析する。

者の目から隠されていた【に過ぎない】。しかし彼は本質においてはジブリールであり、【その本質は】変化することも消失するこ のような姿に被覆されていたが、 宗教についての立法家たちやウラマー・法学者らと親交ある者は次の事例を知っているであろう。 (șifa) で降臨して、その後に以前の真実の姿 (ḥaqīqa)、即ち天使の状態 獲得していた完全性を失ってはいなかった。【ジブリールの本質は】そのヒジャーブによって見る (al-malakūtiyya) に戻ったということを。彼はそ 即ち、 ジブリールが貧しい老人

変の本質が霊魂として一時的に人間の肉体に被覆されるというのだという人間観を提示する。 体から分離したようなものである [KM: 340a]」という霊魂と肉体の関係性を見出したサイイド・ムハンマドは、一定不 このようなジブリールの逸話から「まことにイマームたちの死は、ジブリールがそれを通じて降臨したところの諸 「々の肉

### 二神の被

覆

旧約聖書にも現れる逸話であるが、彼はこれに関する思弁神学者の見解を批判的に引用して次のように述べる。 あるムーサー サイイド・ムハンマドは、このような分析を神にも拡張して考察する。彼が提示する具体例は、 (=モーセ)の召命、 即ちムーサーがシナイ山においてに燃える木から呼びかけられた逸話である。これ クルアーン第二八章に

病んだ理性にしたがって、曖昧なクルアーンの表層(zāhir)から採用したのだ。 その者に語り掛けさせる(yuʻabbira)という。これは、思弁神学者らが神の真知を知らぬ事例の一つである。(中略)彼らはこれを 神は己を崇拝する者に語り掛けようと望んだ場合、鉱物や植物といった固物(jasad)に命じて、【神の】意図が必要とすることを の右土手の祝福された場所の木から呼ばれた。「ムーサーよ、まことに我は神、諸世界の主である」と》。思弁神学者らの見解では 実際にクルアーンはムーサー・ブン・イムラーンが火を見た際の逸話について言及している。《それで火にやって来ると、 [KM: 34b-35a]

サ イイド・ムハンマドはこのような議論を否定して、その木を燃やしていた火の中に神が被覆されていたのだと主張する。

伝承やハディースの連続ゆえに、我らはこのことをアリーに【当てはめて考えることを】許容する。 は)火ではなく、また木でもなく、神であった。実に彼 その火の中には神が被覆されており、《まことに我は神、諸世界の主である》と言ったのだ。しかしそれは (=神) は火に付随した秘密であった。イマーム派から伝えられた数々の (=実際に語り掛けたの

は、 このような本質とヒジャーブの関係性との類比に基づいて、 次にサイイド・ムハンマドの主張の中で最もセンセーショナルな、「アリーの神格化」を確認しよう。 サイイド・ムハンマドはアリーの神性を唱えるのである。で ろう。そこでサイイド・ムハンマドはこれまでに確認した霊肉二元論に即して、

### Ξ アリーの神格化

て『マフディーの言葉』

の次の箇所が挙げられる。

記録されていたが、この主張は 先の章で確認したように、サイイド・ムハンマドがアリーの神性を主張していたということは 『マフディーの言葉』 においても確認できる。 アリーの神性を明確に述べている一節とし 『信仰者たちの会合』に

の創造だということを信じない者は不信仰者である。 また注釈者たちもこれに合意している。また、アリーこそが神であり、 である。それはジブリールが貧者やその他 ムハンマドの受遺者(waṣī)たるアリーこそが、 であり、十一人のイマームが彼の天使であり、 【の姿】に被覆されていたことと同様である。実にクルアーンはこれを確証しており 周知のかの肉体に被覆された神だということは、 諸預言者が彼の使徒であり、 ムハンマドが彼の使徒であり、 降された啓典が彼の言葉であり、 明白な証拠にしたがって明らか ファーティマが彼の端女 存在とは彼

されている点から、 しその一方で、イーサーを神とするような「極端さ」を戒めるハディースが『マフディーの言葉』において幾度となく示 然ながら自らを極端派だとは考えていない。むしろ彼は「極端であること (al-ghulūw) とは、 端派のそれと言ってよいだろう。しかし、 端派」と呼ばれる諸集団に典型的な主張であった。その意味で言えばサイイド・ムハンマドのこの主張は紛うことなき極 であること、 先にも述べたように、アリーに神性を認めるという主張は明らかに尋常なイスラームの範疇に収まるものではなく、 中庸の道を超えることである [KM: 85b-86a]」と述べて、人間を神とする思想を誤りだと断定する。 自らの思想が極端派のそれと非常に近しいものだと思われかねないと彼も自覚していたのは明らかだ 極端派という名称は他者からの蔑称であって、サイイド・ムハンマド自身は 預言者と聖者について過剰

アリーの神性を次のように説明する

同様にこの論究に関連したこととして「アリーよ、汝に関して二つの集団が滅びるだろう。極端に【汝を】敬愛する者と【汝を】 =ムタッリブ家に属する諸々の肉体の発生(nash'a)に関してである。実に肉体(jasad)こそがイマームであり、それについて い憎む者である」という預言者の言葉がある。これは【第一の段階である霊魂の発生ではなく】第二の段階、つまりアブド・ア

極端であることは禁じられている。しかし、それに被覆された霊魂こそが不可視の秘密なのだ。

れに神性を見出すのである。サイイド・ムハンマドはアリーが生を受ける以前から存在していたという伝承に言及し、 このように彼はアリーの肉体そのものを神格化することを否定しながらも、そこに被覆された霊魂を「秘密」と呼び、 リーの本質は肉体とは無関係に、そして肉体に先立って存在していたと主張する。

ソロモン)【と言った預言者ら】が彼について主張している。彼に付随した秘密は、肉体に被覆された霊魂と共にある。このことは ムーサーの火【の事例】と同様である る。またイマームたる彼(=アリー)が存在する以前に、アイユーブ(=ヨブ)やダーウード(=ダヴィデ)やスライマーン のだ。それについて、シーア派が語る預言者のハディースには「アリーは洪水の際にヌーフ(=ノア)を援けた」というものがあ それをそのような位階にまで高める者こそ不信仰者である。しかし、イマームに付随している秘密、それこそが威光の主たる神な 実にイマーム位はアブド・アル=ムッタリブ家にあるが、イマーム位が神性 (al-ilāhiyya) にまで高められることは許容されない。

ャーブとして利用していたという点にある。この意味で彼は次のように述べて、神と看做すべき対象をヒジャーブではな つまり、サイイド・ムハンマドは、ムーサーに語り掛けた火に神が被覆されていたように、アリーの肉体には神が被覆さ ていたと主張しているのである。 したがって、 彼の主張するアリーの神性の議論の核心は、 神がアリーの

れ

56

く、そこに被覆された本質に限定する。

ら離れた擬人神観の否定(tanzīh)である。もし彼らがそれで本質の真実を意図しているのであれば正しい。もし彼らがそれで被覆 【されているものの方】を意図しているのであれば、彼らの誤りである。 「神は物質でも偶有でもなければ、 諸々の場所に受肉した存在でもない」と彼ら(=思弁神学者ら)は言明する。これは物質性か

肉体という側面から捉えられた二次的な関係性だとして矛盾を回避する [KM: 216a-b]。 が、これに関してサイイド・ムハンマドは、アリーとその子らは血縁上は父子関係にあっても、それはあくまでアリーの その一方で神に子があることはクルアーンによって明確に否定されている。アリーを神とすることで両者に齟齬が生じる® ところで、シーア派の存在意義はアリーとその子孫に預言者ムハンマドの後継者としての権威を認めるという点にある。

る天使は彼の兵卒である。またこれなるサイイドは彼のマフディーである。 またファーティマは彼の端女であり、 サンとフサインと諸イマームは比喩表現として(bi-i'tibār al-majāz) ムハンマドは彼の下僕であり、彼の使徒である。またクルアーンは彼の言葉であり、天にい 彼の子である。実際には (fī-ḥaqīqa)、彼らは彼の天使である。

て存在し続ける。 の姿は神の天使だとする。これは肉体に依存しておらず、肉体に受肉する以前から存在し、肉体から分離した後も独立し ここまでの議論を要約すれば、次のようになる。即ち、 一方でこれを天使の側から捉えると、ジブリールの事例に代表されるように、 サイイド・ムハンマドは人間の本質を霊魂と看做し、 天使は人間の肉体をヒジ その本来

ャーブとしてそこに被覆されるのである。このような被覆は天使に限られず、

神が何らかの物質に被覆されることもある。

このように、サイイド・ムハンマドは神がアリーをヒジャーブとして利用したものとして彼に神性を見出すのである。

までもサイイド・ムハンマドが「隠れイマームのヒジャーブ」を自称する上でのモデルとして提示されているだけで、 ており、アリーが神だというテーゼがただ繰り返されているに過ぎない。つまり「アリーの神格化」というテーゼはあく する神学問題や、歴史上の人物であるアリーが神として行った事績など、関連しての言及が期待されるような枝葉が欠け した以上に論究されることはないという点である。『マフディーの言葉』の記述には、例えばアリーと神の同一視に付随 さて、この「アリーの神格化」というテーゼに関して一点の不足を指摘しておきたい。それはこのテーゼが本章で議

### Ranjbar 1382kh : 221.

『マフディーの言葉』における主張の主眼ではないと評価するべきである。

- ② 「神は醜行を為さない」というテーゼはシーア派神学における中心の「神は醜行を為さない」というテーゼはシーア、神の唯一性を確占めている。例えば根本信条(uşūl al-dīn)として、神の唯一性を確正すること(tawhīd)・神の公正さ('adl)・預言者位(nubūwa)・イマーム位(imāma)・肉体の復活(al-ma'ād al-badanī)の五つが列挙されるが、そこでは「神の公正さ」とは「神が醜行を行わないこと」とれるが、そこでは「神の公正さ」とは「神が醜行を行わないこと」となるが、そこでは「神の公正さ」とは「神が醜行を行わないこと」となるが、そこでは「神が醜行を行わないこと」となりない。
- の霊魂は、人間の肉体に被覆された悪魔である [KM: 87b-88a]。の霊魂は、人間の肉体に被覆された悪魔である [KM: 87b-88a]。
- (ここで念頭に置かれているのは、クルアーン十九章十八節である。) ここで念頭に置かれているのはqīを人名とする解釈は Ibn al-Kathīでガリールの被覆の例とする。taqīを人名とする解釈は Ibn al-Kathīでガールの被覆の例とする。taqīを人名とする解釈は Ibn al-Kathīである。

者ムハンマド伝』後藤明他(訳)岩波書店 第三巻(一九九四)二六者ムハンマド伝』後藤明他(訳)岩波書店 第三巻(一九九四)二六名ムハンマド伝』後藤明他(訳) 中央公論社 中巻 (一九九四)二六十五次マドの一次でジブリールはマルヤムの前に現れたという [Ibn al-Kathīr, Qixās al-でジブリールが現れた際に、同席していた者はジブリールをディフ許にジブリールが現れた際に、同席していた者はジブリールをディフ許にジブリールが現れた際に、同席していた者はジブリールをディフ許にジブリールが現れた際に、同席していた者はジブリールをディフ許にジブリールが現れた際に、同席していた者はジブリールをディフ許にジブリールはマルヤムの前に現れたという [Ibn al-Kathīr, Qixās al-でジブリールはマルヤムの前に現れたという [Ibn al-Kathīr, Qixās al-でジブリールはマルヤムの前に現れたという。

- 共通の祖父にあたる。 アブド・アル=ムッタリブは預言者ムハンマドとその従弟アリーの
- しているとされているが、具体的な伝承は本文中に示されていない。この箇所では、アリーに先行する諸預言者が彼の存在について言及
- ) [Q 2:116;6:101] など。

二イマー

ム派の見解との相違点は次のように述べられている。

## 三章 サイイド・ムハンマドのマフディー

提条件より、 よって本章では、サイイド・ムハンマドが『マフディーの言葉』において実際に行っている論旨展開に沿って、 否定する論理、第二に隠れイマームが代理を必要としているという論理、 た。したがって「隠れイマームこそがマフディーである」という構図を保ちながらその代理を自任するためには、この ャーブ」を自称するに当たって、十二イマーム派と同じく隠れイマームを終末の日に顕現するマフディーだと同定してい イー論を提示する。 本章ではサイイド・ムハンマドのマフディー論を具体的に検討する。 自ずから次のような三段階の論証が不可欠となる。 即ち、 第一に隠れイマームのマフディーとしての顕現 既に触れたように、 第三に自らがそれに該当することの証明である。 彼は 隠 n 1 7 Ì 彼のマフ 0

## 第一節 隠れイマーム顕現の可能性を否定する論理

論理矛盾の導出

あり、 彼の見解は十二イマーム派の信仰と肝心な部分で一致していない。例えば『マフディーの言葉』において、彼の主張と十 したというハディースである([KM: 334a] など)。このハディースを論拠とする論法は十二イマーム派に典型的なもので マフディーと同定する根拠は、 はじめに、サイイド・ムハンマドがマフディーを隠れイマームに同定する論拠を確認しておこう。彼が隠れイマームを この点においてはサイイド・ムハンマドのマフディー論は十二イマーム派のそれと同一だといってよい。 預言者ムハンマドが孫フサインを指して「その子孫の九代目がマフディーである」 しかし、 一と明

その霊魂がイズラーイールの手に引き渡され、 しかし「父祖の不滅」【というテーゼ】が確立されたので、《神の道で殺された者を死んだと思ってはならない 彼 (=隠れイマーム)の他にマフディーはなく、 肉体が地上に打ち捨てられるのと同じように【隠れイマームの】父祖は死んでいる 彼以外の者は望むべくもない。というのも、

そうではなくて彼らは主の許で生きており、糧を与えられている [Q 3:169]》と神が言うように、彼らには消滅も空虚さ

ta'fil) も加わらない。

明らかであろう。更に、彼は「カーイム(=マフディー)の代理としてのカーイムであるところのこれなるサイイドが顕 解を否定し、「彼らもまた隠れイマームと同様に神によって隠されているに過ぎない [KM: 220b]」と反論する。 サイイド・ムハンマドは右のように述べて、隠れイマームに先立つ十一人のイマームらに死を認める十二イマーム派の見 現したのは、父祖が不滅であるからに他ならない[KM : 273a-b]」と述べており、この「父祖の不滅」こそが隠れイマー 確認した「霊魂の不滅」を以て「霊魂と肉体の分離」を「比喩的な死」と捉える彼の見解がこの主張の背景にあることは 前章で

事態 「優先されえぬ者の優先(al-tarjīḥ min ghayr murājjaḥ)」が帰結するが、これはあり得ない。父祖とともにでなければ彼の顕現は起 (al-amr) がこのようであり、また彼らの全員が生きていて、変化することも空虚となる(tataṭtalū)ことも変更されることも 彼らの最後の者(=隠れイマーム)が顕現に際して【父祖よりも】優先されるわけではない 彼らのために弱い座 (maqām)、つまり【預言者】ムハンマドが顕現したときのような弱い座を顕現させることが (lā yatarajjaḥu)。 よっし

神にとって不可欠である。

箇

所は次のとおりである。

L

の代理を自称する際の第一の論拠となっていることがわかる。この論理をサイイド・ムハンマドが明確に提示している

KM: 220b-21;

これを補佐する必要がある。 だし、この表現は『マフディーの言葉』において自明なものとして扱われていて、一切の説明がないため、 立しえないのか、これを明らかにするためには「優先されえぬ者の優先」という表現の内実を考察する必要があろう。 つまり「父祖の不滅」と「隠れイマームのマフディーとしての顕現」は両立しないがゆえに、 いう立論である。しかしここでの説明は明らかに言葉足らずである。なぜ「父祖の不滅」と「隠れイマームの顕現」 その代理が顕現したのだと 他の史料から が た 両

に関する神学議論において更なる発展をみせる。例えば、ガザーリー(一一一年没)の哲学反駁書『哲学者の自己矛盾 るにはその存在を非存在に優先(tarjīh)させる決定者(mutarajjih)つまり神の存在が必定となる。この観点は を見てみよう。そこには批判対象たる哲学者の言説として次の例が挙げられている。 る。その議論を示すと次のようになる。即ち、事物の在る・在らぬは可能的には同等であるために、それが実際に存在す 優先(tarjīḥ)」という術語から直ちに連想されるのは、イブン・スィーナー(一〇三八年没)による神の存在 「神の意思

これが示しているのは「全く等しい対象を選択するように迫られた場合には、どちらかを選択すべきかの動機 か一つのコップを取ることは不可能である 喉の乾いた人の前に水の入った二つのコップがあり、 その人の欲求からみてあらゆる点で類似の状態にあるとすれ 彼がい

したがって『マフディーの言葉』における「優先されえぬ者の優先」が含意するところは、歴代イマームらと隠れイマー ムはともに幽隠中で生きているという点で全くの同等であり、 神にとって敢えて隠れイマームをマフディーとして顕現さ

せる理由が存在しない。ゆえに、隠れイマームが顕現することはあり得ない、という論理である。このような論理矛盾を

生じないために、どちらをも選択することは不可能である」という所謂「ビュリダンのロバ」と呼ばれる論理矛盾である。

神に適用することの妥当性はさて置き、この論理矛盾が広く共有されていたことは前掲の『哲学者の自己矛盾』 ら傍証される。サイイド・ムハンマドはこのような詭弁を駆使して隠れイマームのマフディーとしての顕現を否定してみ の記述

# 二 隠れイマームが代理を必要とする論理:神の試煉

せるのである。

描かれている。 彼の父祖【たるムハンマド】が行ったのと同じように、虚偽を無くし、真理を打ち立てるだろう [KM: 120a]] といった 見解が相違した後に彼はシャリーアを正すのだ [KM: 74a-b]] だとか「このようにマフディーが地上を掌握した暁には 風に断片的かつ象徴的なものである。ただしマフディーは、不義を断ち地上を正義で満たすであろうメシアとして明確に 顕現すれば、彼は諸宗派のどれにも追従せず、むしろそれら全てが彼の許に戻る。シャリーアが分裂し、それについての ムが実際に顕現した場合に起こるであろう終末の様子は『マフディーの言葉』の随所に描かれている。その描写は サイイド・ムハンマドは先に確認したような論理を用いて、隠れイマームの顕現を否定した。その一方で、隠れイマー また幽隠中の隠れイマームの権能については、十二イマーム派の伝承に基づいて、次のように具体的に言

ことはないからだ。彼と共にヒドルが旅から、 が達することはない。 きない。否、むしろ彼が彼らの誰かを攻撃しようと望んだならば、それは可能なのだ。このような立場に他の預言者やイマームら 幽隠の状況での彼 廟に入り、 周知の【父祖の】墓所を参詣する。いかに力を持った者と言えども、彼を知覚したり、 (=隠れイマーム)の存在について【我らの】宗派が語るところでは、彼は【不可視の状態のまま】高貴な【父 彼が地上に顕現するとき、 イーサーが天から顕現するときは、とりわけそうである。このような状況で、 神が彼に纏わせた権能と恩寵が消滅することはない。本質にあるものが消滅する 捕らえたりすることはで

62

M : 11b-12a]

現すれば、 サイイド・ムハンマドは右にあるような、不可視ではあるものの実際的に可視界 の権能にこそ、隠れイマームの顕現の不適切さがあるとして、彼は十二イマーム派の信仰に反論する. る」ことはないと断言する[KM: 325a]。このようにサイイド・ムハンマドは隠れイマームがマフディーとして地上に顕 L の権能を天使イズラーイールのそれと同質とし、それゆえに隠れイマームが敵と「戦ったり、 彼に帰されたメシアとしての権能ゆえに全ての人間が彼に帰依すると説く。しかし、このような隠れイマー (現世) の事象に干渉しうる隠れイマ 援助者を必要としたりす

対しうる者は存在しないだろう、という点である。 旅から【戻り】、イーサーが天から顕現する」と言う。彼らに対して我らが反論しているのは、仮にこの幽隠の後に彼が戻るべき場 実際に十二イマーム派は (=地上)に顕現し、また彼と共にヒドルとイーサーが天から【現れる】のであれば、地上において彼(=隠れイマーム)に敵 彼 (=隠れイマーム) は 【現在】幽隠しているが【来たるべき日に】顕現する。また彼と共にヒドル が

務の このようにサイイド・ムハンマドは、隠れイマームをマフディーと認めながらも、 な権能ゆえに隠れイマームが顕現することはあり得ないとする。なぜならば、 遂行を迫り、 救済に値するかどうかを証明させるべく「試煉 (ikhtibār/imtiḥān)」を課すことにあるからである。 神の真の狙いとは個々のムスリムに賦課義 彼に匹敵する者が存在しえない超越

このような状況 育力な者や弱き者が彼の許に連れて来られる。 (=マフディ の顕現 で、 彼 (=隠れイマーム) しかし、このような場合には試煉は全うされ得ない。 が応じるように呼びかけた者には、 何故ならば、 強制が 必然である。

強制ではあり得ず、 【個々人の】選択行為を通じなくては賦課義務を負った者(mukallaf) に報償は与えられないからだ。むしろ

【預言者】ムハンマドが顕現したような状況での試煉が必定なのだ。

(430)

者ムハンマドをモデルとして考案したようである。つまり、 右 !の引用の末尾にあるように、サイイド・ムハンマドはこの「神の試煉」という観念を、イスラームを布教した際の な権能に逆らう術のない個々のムスリムに選択の余地はない。そこで、実際の布教を行うに当たって様々な困難を経 仮に隠れイマームがマフディーとして顕現すれば、

せざるを得なかった預言者ムハンマドのように「弱い」代理が必要となるのだという。 煉ではない。 しない者、 行状を伴わせて彼に大地を歩ませることである。そしてあらゆる者が服従と不服従の荷を担うのだ。共同体には服従する者と服従 通じて人々を試すことにあった。というのも、 彼が逃亡した際に、人々は彼を疑って「彼は虚偽を言っていたのだ」と言った。(中略)彼を弱くせしめた創造者の狙いとは、彼を 企図した試煉であり、至高なる神にとっての必須事項なのである。【その試煉とは】法度の上で義務と試煉が守られるように、弱き (=預言者ムハンマド)の生涯が四○年を超えたときのことである。 共同体の敬虔な者を悪しき者から区別することはできなかったのだ。そのようなことは、 (彼の力を) 不幸な者と幸運な者が存在する。 神は醜行をなさず、 妨げるものは存在ないと知ってしまったならば、 必須事項を必ずや履行する。【神が】実力を持たせて預言者らを派遣することは理性に鑑みて醜行 仮に預言者が実力を伴って共同体に到来し、 彼の弱さによって稀有な少数のみが彼への献身を全うするからだ。これは 彼は洞窟に逃亡し、【マッカからマディーナへと】聖遷した。 彼の実力ゆえに全ての人々が彼に帰依していただろう。 彼の力の高さにゆえに、義務を課された 絶対的な支配者 【たる神】

しかし神が醜行をなすことはない

KM: 43b-44a

者を代理に任じるとする。ここにおいてサイイド・ムハンマドがマフディーの代理を称する余地が生じるのである。 サイイド・ムハンマドはこのように述べて、 ムの代わりに、 顕現することはありえないのだ、という倒錯的な論理を用いて隠れイマームの顕現を否定する。そして、神は隠れ 人々の信仰を見極めるための試金石として預言者ムハンマドのような「人としての尋常な弱さ」を持った 超越的な権能を有する隠れイマームは、まさにそのメシア的 な超 越

## 第二節 サイイド・ムハンマドのマフディー論

# サイイド・ムハンマドによる「マフディーの代理」自称

苦難を味わったことは一見すると矛盾しているように思われるが、彼の「弱き代理」という理論にしたがえば、むしろ彼 ずである。『マフディーの言葉』には「これなるサイイド以上に、偉大なる神が試煉を課している者を汝らは見たことが 言者ムハンマドの布教時の艱難辛苦と結び付けている。 の苦境こそが彼の代理としての資質を担保していると看做すことができる。先に述べたように、 れているのは、十五年に及ぶ迫害と敗走の日々への述懐である。マフディーの代理であるはずのサイイド・ムハンマドが あるのか[KM : 281a]」と、自身がいかに弱く、布教に際して苦労を味わったかを率直に述べる箇所がある。そこで描 れるような超常的な権能をその代理は持っているべきではない。当然彼は自身の資質がこれに該当すると理解しているは 前節で確認したサイイド・ムハンマドの論理にしたがえば、「神の試煉」が全うされるために、 彼はこのような弱さを預 隠れイマームに想定さ

顕現するのだ。というのは、 かにして彼が 【敵対者らと】 (=隠れイマーム) 彼の弱さは彼を助ける援助者を必要とするがゆえに、 戦ったり、 の性質と彼が備えている権能がそのようであれば 援助者を必要としたりすることがあろうか。 神が彼を通じて人々の心に試煉を課すためであ 否そうではなく、 (=イズラーイールの権能のようであれば)、 この弱き者

る預言者たち・聖者たち・敬虔な者たちの弱き者への援けである。 マームが顕現することは許容されない。(中略)そうではなくて、ムハンマドが顕現したように弱き者が顕現するのだ。このように (hujja) として洞窟へ逃走した。(中略)人のこの目から隠され、また種々の完全性と光に身を包んだ(matajalbib) (預言者) ムハンマドの顕現の性質に基づいている。ムハンマドは五二歳までマッカで暮らした後に、 共同体のマフディー(mahdī al-umma) 現世の民に対しての証明 が顕現するのは、 かの隠れ 必ずや

《汝らが神を援けるならば、神は汝らを援け給う[Q 47:7]》と神は言った。慈愛遍き御方(=神)への援けとは、

隠された御方(=隠れイマーム)とは秘密のことであり、この弱き者【たる我】はそのヒジャーブであり、その座である

とはマフディーの代理たる必要条件に過ぎないという点である。実のところサイイド・ムハンマドは『マフディーの言 るような論証は一切行っていない。では次に、この点に留意しながら、彼がマフディーそのものを自称しているという問 葉』のいたるところで自身がマフディーの代理として顕現したのだと主張しているものの、その候補を自らのみに限定す な人物に「共同体のマフディー」なる独自の呼称が当てられている。ここで注意したいのは「弱い人物である」というこ の引用では改めて「神の試煉」が完遂されるためにはムハンマドのような弱き代理が必要だとされているが、そのよう

右

## サイイド・ムハンマドによる「マフディー」自称

題に踏み込んでみよう。

けられる記述も存在している。例えば《マディーナの住民も、彼らの周辺のベドウィンも、 討してきた。その一方で『マフディーの言葉』にはサイイド・ムハンマドが「マフディーそのもの」を称していると見受 サイイド・ムハンマドが隠れイマームの「代理」と自称し、それを正当化するために彼が構築した論理を検 神の使徒の後に居残ること、

66

神の奴隷た

また彼の命よりも自分自身の命を望むことは罷りならない [Q 9:120]》という章句に言及する際に、 彼は次のように自

己言及している。

ドの道を信仰する者においては、 使徒の周囲にいる者に対して神がそのようなことを義務となしたのと同様に、 彼の命令を広めて彼の権利(ḥaqq)を普及させるため、 ムハンマド家からのマフディーたるこれなるサイイ 共に蜂起することが不可欠である

KM : 215h

まり、 体を実現させる」という現実的 う肩書はメシア的な含意を持たない「正しく導かれし者」という原義に留まっているのだ、と。だとすれば、先に確認し そもそも「マフディー」の語は本来的には「(神に) 正しく導かれし者」を意味しており、メシアとしてのマフディー像 現れる「マフディー」の語は、隠れイマームに想定されているような超常的な権能を有するメシアとしてのマフディ 的なマフディー」像は、 は、シーア派の政治的な苦境を経て次第に成立したものである。よって、サイイド・ムハンマドが称したマフディ はなく、 論してきたように、彼の主張の根底にあるものは「マフディーの代理」という自己定義である。 このように、 「共同体の」という限定が課されたマフディーこそが、サイイド・ムハンマドが自任するマフディーだといえよう。 彼はこのような主張を通じて、一向に顕現する気配のないメシア的マフディー(隠れイマーム)から、「理想の共同 あくまでその代理に「マフディー」という呼称を当てているに過ぎない。この二重性は次のように説明されよう。 サイイド・ムハンマドは明示的に「ムハンマド家からのマフディー」を名乗っている。ただし、 次の記述からも窺うことができる。 な側 面を切り離 その座を自身に充てがったのである。彼が自任したこのような「現 したがって、 これまで議 右の引用に

るこのサイイド】の状況が、援助者や協力者がなく、敵の数は多いというにも拘わらず、【ムハンマド以上に】大地を所有すること とはなかった。どうして、位階において【ムハンマドに】劣り、恩恵と名声において【ムハンマドに】劣る彼の子孫のひとり 結集を断念して初めて可能となった。その後、彼は十年間【マディーナに】居住したが、わずかなものを除いて土地を所有するこ 半が彼に下った。彼はその後に洞窟に逃げ込み、そこからマディーナへと移住した。この状況は【マッカでの】援助者(anṣār) 彼にはかの預言者やそれ以外の預言者の範がある。実に【預言者】ムハンマドはマッカで五三年生き、【その間に】クルアーンの大 【我を批判する】者がいるが、これは【誤ったことを】口にする偽信者であり、神と使徒に対する虚言である。そうではなくて 彼 (=サイイド・ムハンマド)が言ったことを疑う者は、使徒ムハンマドの逸話と、神がその栄光ある啓典の中で彼

に類する表現として、 ここで語られる現実に即したマフディー像こそがサイイド・ムハンマドが称する「共同体のマフディー」であろう。これ 彼は次の引用のように「共同体のイマーム」という表現も用いている。

に物語ったことを思い起こせ。

シャリーアを担い、道(ṭarīqa)を歩み、真理(ḥaqīqa)に達した者、そのような者は共同体のイマームであり、下僕たちの頭目で® ドは預言者ムハンマド一族の法学者 理である」とハディースは伝える。 れについて「信任された法学者は当世の人々の内で最も知識ある人物である。彼は幽隠の状況下での神の命に従ったカーイムの代 彼はアミール位に最も相応しく、最も権利がある。その者こそが幽隐の時におけるムハンマド家からのカーイムの代理である。こ ある。そのような人物がイマーム位を主張した場合、彼はその主張に相応しい。もしそのような人物がアミール位を望んだならば 神の諸法度が守られるように、 (faqīh ahl al-bayt)である。真理を顕現せしめて虚偽を退けるために人々が彼を援けることが 人々が彼と共に蜂起することが不可欠である。これなるサイイ

68

彼は七日間かそれ以内に大地を所有する」といって

山岳のクルドどもやその他の愚者どもの中には「マフディーが顕現すれば、

勿論 違点はどこに求められるのだろうか。 あるマフディーとの一致を論拠に、自らこそを唯一のマフディーだと限定していた。では両者のマフディーあるマフディー(® 対照的である。 治権が是認される。このようにしてサイイド・ムハンマドは、マフディーの代理に該当する人物を一般化しているのだ。 ここに描出されているように、 「一般化」は彼以外の人物に開かれたものではない。しかし、この立場は同時期の他のマフディー自称者とは極· 『マフディーの言葉』において提示された見解こそが、彼が正しいと認める唯一の知識であろう。その意味で、 | 共同 例えば、そのうちのひとりであるムハンマド・ヌールバフシュは、己の身体的特徴や過去の経歴と伝承に 体のイマーム」 正しい知識に基づいて人々を導く者であれば誰であれマフディーの代理として共同体の統 は語こそ違えど、意味するところは 「共同体のマフディー」と同じであろう。 自称論 だとすれ め 相

その一方でサイイド・ムハンマドは、 域で教団の信奉者を獲得し続けたはしたものの、マフディズムの至上目的たる政治権力の樹立は終ぞ叶うことはなかった。 したサイイド・ムハンマドのマフディー自称論理は独自政権が確立されて以降のものだという点から、『マフディ 両者のマフディ 公開で否認させられるにまで至った。それ以降、ヌールバフシュはクルディスターンやギーラーンなどのイランの周縁 称して宣教を開始したが、 ここで政治史における両者の「現実」を比較してみよう。 ー自称論理の差異は、 時のティムール朝君主シャー・ルフの介入を受けて一四三六年にヘラートでマフディ この「現実的な成功」の度合に起因していると考えられよう。つまり、 既に確認したように『マフディーの言葉』 ムハンマド・ヌールバフシュは一四二三年にマフディ 成立以前の段階で政権を確立していた。 一の言 -を自 称

「隠れイマーム」にメシアとしての特権

を確証するために構築されたマフディー論であったといえる。換言すればこれは

に記されたマフデ

1

ー論はむしろ現実世界における

「理想の共同体」

の成立から遡行して、

彼の代理としての説

統性を追認する論理であった。つまり、『マフディーの言葉』成立時点でのサイイド・ムハンマドの視点に立つならば、 を認めつつ、マフディーに対するある種の機能分化を行い、彼が達成し得た「理想の共同体」の統治者としての著者の正

という画餅ではなく、現実に即して修正された終末だったのである。 十四~十五世紀イランの「マフディー乱立期」に優先されるべきは、待てども一向に到来する気配のない「理想の終末

- 正(KM: 283a) では同様の文脈で「優先なき優先(al-tarjīh bilārujḥān)」という表現が使われている。
- Griffel, F. 2009: Al-Ghazāfi's Philosophical Theology, New York and Oxford, pp. 167–73.
- ③ 「ビュリダンのロバ」とは、オッカム派スコラ哲学者ビュリダンが述べたとされる自由意志についての寓話である。この喩話では餓死してしまう「大滝朝春(一九九〇):「ビ選択することが出来ずに餓死してしまう「大滝朝春(一九九〇):「ビ選択することが出来ずに餓死してしまう「大滝朝春(一九九〇):「ビュリダンのロバ」とは、オッカム派スコラ哲学者ビュリダンが「ビュリダンのロバ」とは、オッカム派スコラ哲学者ビュリダンが
- ④ 「優先 (tarjīḥ)」を巡るガザーリーの議論については Wolfson, H.A. 1976: The Philisophy of the Kalam, Cambridge, Massachusetts, pp. 445-52. を、人間の行為発動に関する「優先」概念についての議論はShihadeh, A. 2006: The Teleological Ethics of Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Leiden and Boston, pp. 20-29. を参照のこと。
- 人物である。ヒドルはアレクサンドロス伝承の命の泉伝承と結びつい民間伝承に登場する聖者で、イスラームの預言者ともされる伝説上のれていたイーサーが終末に現れて、マフディーを補佐すると考えらられていたイーサーが終末に現れて、マフディーを補佐すると考えらられていたイーサーが終末に現れて、マフディーを補佐すると考えらられていたイーサーが終末に現れて、マフディーを補佐すると考えらられていたイーサーが終末に現れて、マフディー信仰では、神によって天に召し上げ

外での言及を筆者は寡聞にして知らない。論とヒドルの関わりについては不明であり、『マフディーの言葉』以か(編)『岩波イスラーム辞典』岩波書店 八一二頁』。ただし、終末て、不死だとされる[山中由里子(二〇〇二):「ヒドル」大塚和夫ほ

- (6) KM: 281a-b; cf. Bashir 1997: 41
- ⑦ マフディーの語の歴史的展開については [Madelung 1986: pp 1230-38.] を参照のこと。
- 遊牧部族にも布教を行ったと考えられるが、詳細は不明である。ドはその教宣活動においてフーゼスターンと隣接するザグロス山中の⑧ ここに「クルド」の語が現れていることから、サイイド・ムハンマ
- 膜の除去(kashf al-hijāb)」といったスーフィーが好む術語が使われリーア(聖法)・タリーカ(修行道)・ハキーカ(真理)という術語のリーア(聖法)・タリーカ(修行道)・ハキーカ(真理)という術語の選択は、この三つをスーフィーの精神的進歩の三段階だとするスーフィズムとの連関を想起させる。「シーア主義とマフディズムの影響を受けたタリーカ」という分析は、サファヴィー教団やヌールバフシュ受けたタリーカ」という分析は、サファヴィー教団やヌールバフシュ受けたタリーカ」という分析は、サファヴィー教団やヌールバフシュ受けたタリーカ」という分析は、サファヴィー教団やヌールバフシュ受けたタリーカ」という分析は、サファヴィー教団やヌールバフシュ受けたタリーカ」というが指述の情報(サイイド・ムハンマドの師がスーフィーであったとか彼自身が禁欲の修行をじていたなど)や『マフディーの言葉』に「真知(ma'rifa)」といったスーフィーが好む術語が使われ関の除去(kashf al-hijāb)」といったスーフィーが好む場合のでいる。

ムの

る積極的な根拠は見出せない。

Bashir 2003: 70

(ii) Bashir 2003: 45-75

### おわりに

していたルサンチマンを刺激し、信奉者を政治闘争に扇動する機能を果たしていたと想像するに難くない るコミュニティのみが救済に値し、それと相容れない他者を罰したいという排他的な終末論こそが、当時にお った。 観念である。このテーゼはマフディーにメシア的な権能があるがゆえに、その顕現を否定するという我田引水の詭弁であ 立運動の最中において特に重要だったと思われるテーゼは類推可能である。それは第三章一節で検討した「神の試 以前に彼がどのようなマフディー論を唱えていたかは不明である。しかし、 イイド・ムハンマドの姿であった。彼のマフディー論が確認できるのは、彼が独自政権を樹立して以降であるため、 示した。そこで描かれていたものは、 本稿では教説集 しかしながら、マフディーの顕現によってあらゆる信仰者が救済されるという楽観的な終末論よりも、 『マフディーの言葉』 現実的なマフディー像であり、それを自任することで自らの統治権を正当化するサ の記述を基に、 サイイド・ムハンマドが擁していたマフディー論を再構築して提 本稿で確認したマフディー論のうち、 自らが属 0)

イマームのヒジャーブである」と言いつつも、「我に隠れイマームが被覆されているのだ」という直接的な名言は デルとして提示した「ジブリールの被覆」や「アリーに対する神の被覆」 称する際の自己言及に関してである。彼は霊肉二元論に基づいてこれを自称するが、その際に「ヒジャーブの理 彼はあくまで、 本稿で確認したような「本質とヒジャーブ」 の関係という構造を反復する中で、 の例とは異なって、「これなるサイイドは 切 0) 隠 n Ŧ

ビジャーブを自称するに留まっているのだ。この事実をマフディー自称者が抱く微妙な信仰心の発露と捉えることは

最後に『マフディーの言葉』におけるもうひとつの不足を指摘したい。

それは彼が

「隠れイマームのヒジャーブ」

を自

たがって、彼は『マフディーの言葉』が成立した晩年にはその確信を失ってしまったのではないか。そしてそれが『マフ 樹立運動に勤しんでいた。しかし彼がそのような存在でなかったことは、悲しいことに歴史が証明するところである。

できないだろうか。つまり、若かりし日のサイイド・ムハンマドは、自らをメシア的なマフディーであると確信し、

は、その大層な自己主張を規定するファクターの一つとして考察に値する。そしてこの観点は、近世イスラーム諸帝国 しかし、自称マフディーとはいえ、彼もまた自らの救済を願うひとりのムスリムである。それゆえ、彼の内的な自己評 ディーの言葉』の冴えない筆致に反映されているのではないか。勿論、これは現時点では実証不可能な仮説に過ぎない。 価

君主らを含めた、ポスト・モンゴル期の種々のマフディー論の再検討に資するだろう。

① モイーン氏の提唱する「千年王国主義的君主」の内面の発露と見做しうる類例として、サファヴィー朝宮廷を訪れたヴェネチア大使 Michele Membré が報告しているように、タフマースプは来たるべきマフディーのために自らの妹の一人を未婚のままとし、またマフディーが騎乗するための白馬を養育していた [Michele Membré, Mission to the the Mission to the Mission the Mission to the Mission to the Mission to the Mission to the M

は、十四~十六世紀のメシアニズムの総体的把握が不可欠である。背景にあったとされるが、史料状況ゆえに具体的な実証は未決である。背景にあったとされるが、史料状況ゆえに具体的な実証は未決である。したがって「千年王国主義的君主」観念の実体を明らかにするためにしたがって「千年王国主義的君主」観念の実体を明らかにするためにしたがって「千年国主義的君主」という。これは彼がマフディーの顕現に並々ならぬリアリティを抱い、十四~十六世紀のメシアニズムの総体的把握が不可欠である。

(京都大学大学院文学研究科博士後期課程)

### Thus Spoke a Mahdī: Sayyid Muḥammad al-Musha'sha''s Logic for Self-proclamation as a Mahdī

by

### SUMIDA Tetsurou

After the Mongol invasion and the murder of the last 'Abbāsid Caliph during the 13<sup>th</sup> century, the absence of central religious authority prompted several messianic movements throughout the Islamic world. More specifically, the eschatological expectation of the Mahdi pervaded the Persianate world, and several individuals claimed to be the Mahdī and sought to overthrow the established regime with help from their militant followers. As is shown in the case of Şafavid movement ——even though it was one of few successful cases of the establishment of a new body politic ——, the serial struggles led by those Mahdīs had the potential to change the religio-political milieu.

This paper focuses on one of those self-proclaimed Mahdīs, Sayyid Muḥammad al-Musha'sha' (d. 1466), who established a local dynasty in Khūzistān in the middle of the 15<sup>th</sup> century, and his own work *Kalām al-Mahdī*, which he composed in Arabic. This unpublished work is infamous for its heterodox tenets based on the Twelver Shi'ite belief, such as the "deification of 'Alī" and the "immortality of twelve Imāms."

Some scholars had tried to reconstruct Sayyid Muḥammad's thought based on *Kalām al-Mahdī*. Nevertheless, they failed to explain systematically his claims, so that their researches have been no more than enumerations of his sensational theses. This seems to be caused by the textual structure of *Kalām al-Mahdī*, where most of theses are inconsistently scattered throughout the text. However in regard to the theory of his self-proclamation as a Mahdī, the text is logical enough to clarify it.

The logic for Sayyid Muḥammad's Mahdīhood can be summarized as follows: while he recognized the Hidden Imām of Twelver Shī'ite as the messianic Mahdī, he himself claimed to be a Mahdī as the deputy of the Hidden Imām. To dissolve this duality of Mahdīhood, the author constructed his own theory with the following three-step logic: 1) denial of the immediate manifestation of the Hidden Imām as the Mahdī; 2) demonstration of the

reason why the Hidden Imām requires a deputy; 3) identification of the author as the deputy as he defined. In conclusion, Sayyid Muḥammad routinized the radical Mahdism particular to the post-Mongol period, and successfully acquired religio-political authority derived from the awaited Mahdī.

Key Words; Iran, shi'ism, messianism, Mahdī, Early Modern Islamic Dynasties