雜纂

# 哇 紀 行 (F)

泒

文學博士 松 本 文 三 郎

車を利用するならばジォクジアより Moentilan に

一其精造

十六哩の地にあり、ジォクジアよりスマランに至ふべき所である。千佛寺はジォクジャの北西、約は余輩が今囘瓜哇寄港の殆んご唯一目的地さもいている。

る汽車線路より少しく 酉に距つて居る。で若し汽

第六

卷

雑

W

瓜

미

紦

行(下)

のであるが、余輩の此に至った時は、前にも一言の時の美觀を味ふにも此に一泊するを好しさするで、千佛寺の傍には小ホラルもあり、數日に互來る。千佛寺の傍には小ホラルもあり、數日に互來る。千佛寺の傍には小ホラルもあり、數日に亙來る。千佛寺の傍には小ホラルもあり、數日に亙來る。千佛寺の傍には小ホラルもあり、數日に亙來る。

第三號 一〇三(四二七)

第

望が 遺憾ながら半日を此に費すことゝなし、二月四日 らなければ他の方面の遊覽を果たし得ないので、 澤部氏と共に午前七時ホテルを出で自働車を驅 Ťz なか 如く つた Ė ħ のと、 降 雨 カジ あ 翌日は又早く Ď, 到底 此美観に接するの Ÿ オ ク ジ アに 歸

て此に至つた。

千佛寺は、瓜哇に於ける、

佛教と婆羅門教とを

之をいへば、アンコル・ヴトは十三世紀の頃に成 者を討論することは出來ないが、 ઢ 印度文化の最盛期の製作に係るものであらうと思 問はず、 るのであり、『瓜哇千佛寺は更らに敷百年古く、其 蒲西亞に寄港するを得なか 余輩今囘の旅行には遺憾ながら時 於ける 瓜哇の千佛寺を説くものは又常に柬蒲西亞に 一切建築の中最も優秀なるものであり、 Angkor-Vat と之を比較するのである。 つたから、 其製作年代 日切 詳 迫の 細 )為め東 1 此 から n 兩

價値に於ても到底同

日に語

るを得な

いので

ある。

ては、 佛寺を以て埃及の金字塔に比較し、埃及の大金字 彼にあつては唯切石を積上げたのみであり、 塔に費されたる勞力と技巧とは旣に大なるも ばならぬことゝ信ずる。で で印度以東南海諸國に於ける古代の美術 其勞力の一層大なることは言ふを俟たず、 あつては滿面精緻なる彫刻を施したのであ **と迄賞讃されて居る。如何にも其建築の面積に於** 〔千佛寺〕に比し來れば、亦殆んご言ふに足らず」 あるが、今之を以て瓜哇內地に於ける此寺院彫刻 しては、 彼ギセ 恐らく瓜哇千佛寺を以て第一としなけれ ーの大金字塔と伯仲の A. R. Wall u氏も千 間に にある 的 其美的 作品 3 から 此に o の で ح

丘を利用し造つたもので、全部は九層から成立ちは俗稱に從ひ姑らく寺といつて置く。此寺は一小なく、印度の率堵波卽ち塔の變態である。が此に千佛寺といつても嚴密の意義に於ては、寺では

彫術

の美的價値亦彼は到底千佛寺のそれに及ばぬ

Ŧ

佛寺

ZF.

面

阊

.を添え得たことであらうと思ふ。切石と切石との 込むやうに出來て居る。 に臍を造り、 間にはセメントの類を用ゐず、 る威を生じない。 と基礎との比は一と三、 塔として之を見れば基礎の割合に高さが 積上げ、 廓か寺院の如くにも見える。全部ラヴ石の切石を は全然同 我邦の **塗治し、彩色を施してあつたものかさも思ふが、** しく高く天空に聳えたならば、更らに一層の美観 一稍其高を減じたともいふが 九重 其面に微細精巧なる彫刻を施してある。 じくない。 の塔に相應するものであるが、 下層の石の上部に穴を穿ち、 勿論上部は地層の陷落したが 遠くからして之を望めば、 彫刻には或は元と白堊を 一七である、)餘り雄大な 、何れにしても今少 單に上層の石の下 似く、 其構 之を嵌 爲 城

が、圖に示す如く各邊何れも同樣ジックザックの曲寺卽ち塔は正方形の基礎の上に建つ の で ある

三號一〇五(四二九)

第

線をなして居る。

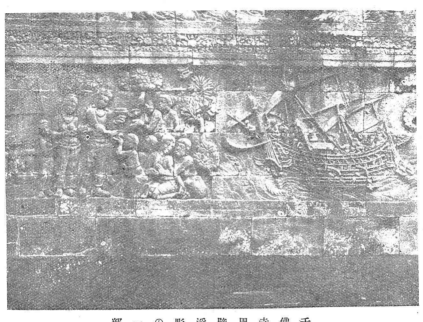
元來此塔は

何れ

の部分も直

線

かっ



部

を以て 各頂 其 ある。 邊 3 を彫 み 以上の五層は何 形に近らしめんと金てたものらし ら成立するに關 を 五階に至る迄同樣であ 面 昇る 0 は クの 30 出には前 直 刻 全 上に通ずる昇降の階段が設けらる。 直 1= 曲 圍繞せらる。 仔細 此等浮彫の數は總べて約二千といはれ、 線 面 而して其一 經は約六十一間 隨 折を設けたのも亦全く此精神に本づくこ 12 段或 に其各 並 1= 更らに空處を存せぬ。 U 列 言し 次第に せ は n はらず、 部 8 層毎に高約一 二段に佛傳 壁の to 同 を研究すれば容 た如くラヴ 其面 餘 れば、 3 四四 から、 内部は勿論土であ 全體としては の構造であつて、 積 面の中央よりしては 本 長 カジ 丈、 約三 狹小 若し此等 の切石を以 生譚、 是れは 哩 厚四尺餘 となる 、佛菩薩: 成 1 に判る。 此 基礎 も達す の彫 3 3 Ď つて畳 階 唯 べ 3 " から 1 刻 j 像 0 2 Ŀ t ク 其 底 3 等 辟 部 面 T ザ



干 居 佛

其學 線は であ らる であ て見 は 者が、 汲めることも一見疑を容れぬ。 妙であり、 と美とを誇 製作の中にあつて、 中今や多少毀損せ のである。 得らるう 3 つて善く償はるゝことが出來る。 な 30 0 動は自然であり、 繊細にして力に乏しいが、 る ゝ土人の彫刻とは遙かに異なつて居る所を以 ば、 もあ 如何に 塔全體としての設計の不備 彼等の何れ 3 フ 其印 るが、 顯はす所の人物は悉く印度的ならざ 而して此塔が印度以東南海諸國 1 り得る所以のものも亦全く此 So 1 一代の精力を傾注し x. 度移住民の手に成れ 1 吾人は之によつても此塔の 尚ほ一千六百は明かに之を認 嶄然頭角を顯は 氏 も毱多後期の印 n 態度亦變化に富む。 は甞て之を評し 不明なるも 其比例は善く調 瓜哇 其彫法は頗る巧 12 度彫 か ることも 各地に發見 B Ų て、「彼等の 0 を知 獨り其 法 亦之によ 12 彼等は の流 あ 缺 0 明 3 美 得る 建設

第 = 號 - O七 (四三二)

0

かっ

えたる佛教美術に勝れ ける少數の大作 若し揵陀羅、 く透映の法を知る。 といつて居るが、 アマラー を除けば一として此極 るものはない」(瓜哇の ・グチー ……印度に於てすらも 此言は決して溢美とは ベ ナー V 東の ス諸派に於 地 佛教 を楽

に顯はるゝ諮種の佛菩薩天龍鬼神の類であるが、浮彫の題目は主として佛傳、本生譚、其他佛典

からざる事實のやうであ

30

は

れれる

此等は尚は未だ十分の研究を經たるも

のではない

Bôrô-budur-や Foucher の「瓜哇に於ける佛敎美術」基意義の闡明せられざるものが多い。 Pleyte の其意義の闡明せられざるものが多い。 Pleyte の

階第二階に多く、上階に至るに從ひ、物語を題材部に過ぎないのである。が佛傳本生譚の類は第一等に解説する所、亦唯僅かに其佛傳や本生譚の一

飾となし、和蘭兵は瓜哇戰爭の時此に駐屯し、佛像

土地の好事家は爭ふて之を取去り、

自家庭園

の装

して以

來

ふる所によれば英人が始めて此塔を發掘

letin de l'Ecole français d'Extr. Orient. Vol.

IX)

(The Beginning of Buddhist Art. p. 205-269. Bul-

した當時の瓜哇佛教の大乘教であつたことは疑ふ佛の像抔もある。此等によつて見ても此塔を製作象二階の一對には四臂又は六臂の觀音像や、經卷像が多くなるのである。が特に注意すべきは、其像が多くなるのは少くなり、次第に佛菩薩乃至供養のとしたものは少くなり、次第に佛菩薩乃至供養の

或は取去られ 安置せらるゝ。勿論現時其多くは既に毀損せられ、 列し造られ、 造に還つて之を述べやう。 得ないから、 せらる。而して此等の一々には等身大の佛坐像が 彫刻の美術的價値に就いては今此に詳 姑らく此に筆を捌き、 **其類總べて四百三十二とも六とも稱** ては居 るが、 周壁の上部には龕 尚は多少は存する。 更らに塔の 論する か 構 駢 Ŀ

の頭 を射的となし、 發火演習をもなし、 且 一つ無知

30 木若くは鐵 小 各階中 兄は佛頭を取り互に相投じて戯樂したとも 央の の扉 カジ 昇口には、 あつて之を開閉 ア ĭ チ した もの へやう

が造られ元とは 1

等塔 其中には各蓮華座上の佛坐像が安置し ワ ではなく、 内の 坐像は何れも製作特に勝り、 色の稍白い石(石灰石か)である。 てあ 石 材 る。 3 此 其

ラ

製作から見れば彼浮彫よりも 一層古い もので、

度毱多期の最盛

期四

五百年

前

後 印

のではなからう

二あ かっ の作に係りしも 3 思 3 が其中 30

小

0

數は

都合七十

佛の内塔小部上寺佛千

何れ

も同

一であ

b, 像の

唯其印

カジ

佛 塔

形

式大

は

異なつて居るのみであ

る。

ち

面するものは降魔

0

印 卽 相 小

石を疊み幅約六尺計ある。 途 艺 0 -671 壁 0

あり

此 n

も全部

ラ

77" 0) と下の周 參拜者

壁との間を步

是

カジ

所

謂經

行

8 チ

思

は

容のて に上

あ

3

は 3 1 50

階每 穴が

0

周

0

石

は

木を

挿込ん

だと

のもな である。

カゞ

其左右のアー

今は一つ存する

B

り以上 第五 は 段を昇り終ると稍開 周壁を設けず又此 迄の いた場所 方形 0 カジ 基礎 あり、 を變じ 之よ

は施無

製の印

を結

3:

で此第

[31]

閦 IIII

佛

第二は

方のは禪定

0)

即 は

して北

方の

南方に 東方に

面

3

は

與

願

0)

即

西

資生

第

三は

Snj

彌

陀、

第四

は不

空成

就だ

3

V

ふ説

で圓 形 となし、 三段を設くる。 IIII して其各階 を繞

て約五尺の高を有する家塔波を造り之を駢置

は宛も竹 南 3 ;ò; に編め 果して然る るが 如 かっ 否 く菱形の穴を透彫にしてあ は不明であ 000 叉此 小塔

Ξ 號 〇九 (四三三)

第

雑 3 瓜 哇 紀 行(下)

第

六

卷

る。 る。 斯 で が 吾人は能 る塔の製作 く其内に は瓜哇以外の國土には未だ會 部 Ø 佛像 を拜し得る のであ

て見ざる所である。 上の三段を昇り終ると、 此に最後の塔が建つて

る 0

此塔は之と密閉しておつたのであるが、一八七八 居 30 は穴があつて深く全塔の底に迄達すといは 高約一丈二尺、 底邊の直徑五丈五尺。 る、こ 中央

かゞ 此に一の奇なるは其内部土中には、 黄金の裝飾抔も發見せられたといふ。 年始めて其一方を破つて内部を檢した。 一體埋藏せられてあることである。是れも其時 未完成の佛像 而して尚ほ 此時には

3 てある。 の如く肩迄土を覆ひ、 れて居ない。其後此像は再び此に埋滅せられ、舊 ると其頭部の毛髪、 には發掘し調査したのであるが、 のであるから、 元殊此塔は全塔の更も重要なる地位に 何が故に斯かる牛成の像を此に 兩耳、 唯頭部だけを地上に顯は 手、足、 當時の記錄 臺等は完成 12 あ z ょ

圖瑩末周」 さあるから、 に穿つた説ではあるが、

乳下の部分は既に完成し

**西域記にすれば** 

「右乳上

も誠

た所以ではなからうかといふのである。是れ

Ξ 號 <del>-</del> (四三四)

に行は 埋藏したかに關し、 でフーシエー氏は此等の説を列舉し、 n . †2 勿論何れも信ずるに足らざるのであ 諸種附會の説が泰西學者の間 更らに

時一 ずるものがなかつた。時に一婆羅門あり、 を招いて佛像を造らしめんとしたが、 つ推測說を提出している、 婆羅門あつて佛陀伽耶に一精舍を造り、 西域記杯によると昔 人の之に應 我善 工人 <

彼を摹したので、是れが抑も未成の像を此に造 で衆皆悲嘆したといふ。 して工人は何處に行つたか更らに其形を顯は に従事し、 は儼然として存したが、「唯右乳上圖瑩未周」、 佛妙相を圖寫せんと言ひ、 つこと四日、 六月後門を開くべしと告げた。 衆人相集まり戸を開き見るに、 (西域記卷八)此像 精舍の戸を閉ぢ、 期に先 は 25 其業 卽 n īfii

見れば 居たやうであるが、 (發掘當時 撮影の寫真は載せ 今此塔内に埋藏せらる て前 記 こ、像を フ Ì シ

1

なく

である。 は彼傳説とも 其下部手足に至る迄何れも完成せられぬ。 工 氏 の著書中にある)、 勿論相合せぬ。 **啻に乳上のみでは** 依然として千古の謎 で是れ

**F**\* 調雁 に於て あ **~**₹ 3 で果して其れが塔と帰すべきか否も一 30 き除 カゞ Ţ 更らに三段又は 塔 乙 併し其 は 形 [:1] 地 「抔と稱するものとは大に其趣を異にする。 其 Ď 度本來の宏堵波は基礎の上に覆鉢なるの を有せぬ。 (基礎 もの ※塔の 一 かぎ が で置か 非常 五段に區分し、 即ら下部の五段は塔の臺座 **變態なることは何等疑を容** E るゝのであるが、 高 くな Ď 其周圍に佛像 之を方形 見不明であ 西北印 そな 度 で 3

佛 哇 か て發見せざる所であるのを以て見れば、 工を弄した塔は、 したものさいはなければならぬ。 たものであるが、 と思はる。 佛像(舍利の代り)や黄金の裝飾物をも收めた 最上の塔は卽ち平頭以上の部分に當る。 12 但覆鉢にも楷段を設け、 すことゝなつた。上の三段は彼覆鉢に相當する。 らに一層之を複雑にし、 の五段は卽ち之に相應するのであ 等を彫刻したのが最も普通である。 このは、 塔 と推測せらる。 一移住の印度技術家の特に其新意匠を出し は亦塔の歴史 して見れ 層意匠を疑らした所であらう。 ればなら Ĩ 此點からして論ずれば、 印度其他の地方に於ても未 其の各部分に於て一 ば大體 1 Ą b 周壁を造り之に浮彫をな 尚は多數の小塔を排列し の に於て塔 注意すべき顯象であ る。 而して斯か 干佛 の元理に 層技工 但其 恐らく で此には 塔の下部 瓜哇 tz m n もの る技 一を弄 合し もの して は 千 広 更

如く頗

Ź

複雑

で、

印度に普通見る所や、

支那

に所

ればならぬことが

あ

る

此塔の構造は前に述

べ

た

ほ千佛塔構造の説明を終るに望み一言しなけ

第 Ξ 號 (四三五)

第

六

称

雜

Ą

瓜

哇

紀

行(下)

3

とい

はなけ

## 二建築時

期

で和關 氏 世 世 現時何人も確として之を斷言し得ざるのである。 に成れるものとなす。(アンコルの成れるは約十二 氏はアンコル・ヴトより も 約三百年若くは其以前 至九〇〇年を以て其製作の時期となし、Brumund 歷史傳說 建築中未だ何れにも題銘の發見せられざること、 る) 佝ほ 紀頃を以て千佛寺製作の年代と認めたものと思は ることは疑なき事實であるといふ。氏の説によれ |紀前後であるから、 「紀の作となし Cabaton 氏亦之に同じ、Foucher |は主さして歴史上の根據により九世紀若くは八 千佛寺製作の年代に就 此等の説よりも更らに 0 Fergusson 氏は其の建築上の標式からし の極めて茫漠として捕捉し難きとにより Kern & Brandes 此説も亦九世紀若くは八世 いては、 一世 氏は紀元後八五〇乃 紀溯るべきものた 元來此廣大なる

> 半に造られたものさしなければならぬ」といふ。 誤なしとせば、 を以て第七世紀の前半に成れるものとして大い 方Ghâtsに於けるそれと殆んご同じく、 の存することを考へ得ない。で若し余輩が る も同一手に成れるにあらずやさも思はるゝのであ ば「其(千佛寺) 彫刻の樣式特性は、ア の最も新しい石窟(例えば第二十六番の如き)や西 から、 此等兩者の製作年代に於て甚だしき間 瓜哇の此遺跡は遲くも同世紀の後 ジ 彼等は宛 ャ 彼 ン ダ 1i i

れの地方から傳來したかも尚ほ頗る不明なるに於方によつて多少の變化があり、瓜畦のは果して何精確には連續せぬ。のみならず印度の建築も其地者に依るものとしても、其時期は必らずしも常に千哩を距てた國土に於ては、假令ひ後者が全然前

作年代を定むるに足るが、

印度と瓜哇との如

同一地方に於てならば建築様式の變化は略其

Fergnsson 氏の説は頗る可能である。

併しながら

でき製いの製

瓜 は此 は ては 建築彫像の様式に就 於ても稗益する所少か 者を併せ考うれば干佛寺建築の時期を推定するに 比較研究すると同樣必要なる事件であつて、 佛教の何時輸入せられ、 حح くては 壁に於ける佛教傳來 なった 同 に先づ極めて貧弱なる材料 **尙更である。** ならぬことは論を俟たぬ。 島 O) を究むるのは、 佛教信仰 併し斯かる大建築が造らる の最 いて聊か印度のそれと比較し らぬこと、信ずる。 の狀況を概觀し、 如何なる時期に最も隆盛 も盛大であつた 其建築や彫像の様 からではあ 然らば瓜哇 然る後其 時 で余輩 る 期 此 か 式を らに 島 で 兩 75 0

である。 前 之を以て 12 此 な Ġ に瓜 गा る b 言した して彼が 紀元後 哇 Ó 國 から 印 なるもの 如 度 < Sâka 世 より 瓜 紀 哇 移住 の人 紀元を始めたとする が建てられたとい あ 傳 説に とする。 し來つて全島を統 よれば、 (Sâka Adi ふの Ō) 紀

郅

六

卷

雜

篡

瓜

吐

祀

行(下)

殆

んご信ず

Ś

かっ

Ğ

3

る

附會

0

說

たる

を免れ

Ξ

號

(四三七)

て見やうさ思ふ。

かゞ たものではない。 併しながら元來 或は婆羅門教徒であつたと考へられぬこともな の壓迫によつて異宗教のものが移住したとすれば **ず佛教であつたらうと推察** 會に彌漫して居たのである のみならず紀元一世 を問はず、 移住し來つたものであつたとすれば、 判らぬが、 ものは果して國王であつたか、 元であり、 九年と變化 元元年は西曆紀元後七五年であるが、 瓜哇 同國 12 來 に於ては最も廣く又最 之と共に宗教をも輸入したこと 決して瓜哇に始まり印度に輸 何れにしても若し果して當時印 b, したさもいふ)。 此 Sâka Έ して見ると Adi 其 紀頃の印度では佛教が 紀元なる 紀元を創 せらる か Ş 體 も長 宗教家であ め Ś 3 其宗敎 のは Adi12 Sâka ح く行 印 其 カゞ 瓜哇では七 一度に始め 若 も亦 なるもの 何 ል 入せられ は 度か つた の し佛 尙 > 思 人た n tz 必 ほ な \$ 敘 祉 Ġ 3 ינל į,

鉨 Ξ 號 四 一旦三八

宣敎

0)

爲 め

瓜

哇

1 來

たも

O)

で

Ď

8

カゞ

彼は 叉は 謂なきことである。 n て其 是 何なる理由によつてか、之を以て婆羅門教徒であ 又一説には是れ 度の宗教藝術を瓜哇に輸入したとも 所によれば をも起してあるが、 ち此に 紀元後七世紀の 5 である。 人物でないことも疑ない。 説には是れ 'n 佛 卽ち其 物語中の事實を瓜哇に移したと同巧異 は Diva Sâka Âdi 敎 大 特に ブ 徒であつたともいふ。 Sîka の神話的 ۸ر Tritista (叉は Saka かゞ Ī <u>âdi</u> 即ち は とは 頃印度グジャラト ラ 紀元後三世紀頃のことであ と稱する タ 佝ほ 余輩を以て見れば是れ亦何等 と稱するものであらうかと疑 は最初の とは第一、 物 Âdi 人物であつて、 語 ラッ 梦 Sûka Tritastri) もの ラッ 瓜哇 Sûka フ Fergusson でさるさもいひ、 フル が jν 最初の義であ 語 ある。 の王に に翻譯 ス 王の義に外なら z ريا کم なるものが 氏等の傳 決して歴史的 の歴史には 是れ Ĭ. 氏は如 m illi Sûka b つるか して が即 ઢ 0 M 即 る 說 L. か否も 他國を侵略したことのないものであるから、 疑ない。 年以前、 のと思はる。 しては其勢力の極 少の佛教の傳來するもの らうとなし、

旣に何

人

'n

によつて輸入せられ

たことは

乃ち同島の佛教は遅くも紀元前

四百

とめて微

々たることを意味する

あつても、

婆羅門教に比

m

して印度人は元來平和の國民であつて

に足らずとは、 に此に渡來したことは疑ない。 是れに由つて觀 は「其國外道婆羅門興盛、 途瓜哇に寄港し、 教徒たるか れも單に傳説であつて果して歷史的事實であつた 彼は非建築的の人種であつたらうとい 紀元後四百年代の初、 明か は、 ならぬ。 佛 れば四百年代の初には婆羅門教旣 殆 敎 此に留まること五月、 んご捕捉する所ない の絶 況んや其佛教 無なる 彼法顯三藏は印度より歸 佛法不足言」 の義では 而して佛法は言ふ 徒た るか Š のである。 ያ () なく、 m 言して彼 沒雞羅門 併 . کم Z

王國 的であ 羅門發 瓜哇 か が盛 建設せられて居たか否は明かならぬが、 15 移住 たのに相違ない。で當時果して印度人の 一に行 し水 つたことは疑なからう。 は れて居たとすれば、 つたのも、 恐らく通商貿易の 其移住! 而して 兩晋 民 婆 કુ É らし 名から見れば、 陀婆、 下一云々さいふ。 い。若し果 副使葛抵、 奉宣微誠、

かぎ

可な

りに多か

の正 來も 以後唐時代に至つては印度と南海諸島との間 力も瓜哇に普及するに至つたものであらう。 るから、 史に據れば、 極めて頻繁となつたことは明瞭なる事實であ 次第に文化の遙かに優越した印度人の勢 支那と瓜哇との交通は劉宋の元 支那 の往

嘉十二年から始まる。

此

年には

瓜哇

Ø

國

王

師

黎婆

悉以茲水普飲一切、

我 雖

在

遠、

亦霑靈潤.

一等と

達陀 度脱衆生、 衆寶莊嚴 安穩天人師、 阿 て其表は「宋國大主大吉天子足下、敬禮 羅跋 **教化已周、** 摩なるものが使を遣はし表を奉つた。 如須彌山、 降伏四魔、 入于涅槃、 經法流布 成等正覺、轉寫法 舍利 如日 照明、 流 布起 無量 切種 無量

> 而して元嘉十二年といへば法顯の同島に寄港 には瓜哇に其國を建てゝ居たことも疑 彼等は何れも印度人か印度系の人 して然りとせば印度人は旣に (宋書卷九十七)此 稽首敬禮 國王や正 いなか 此 使 らう

大吉天子足

らば何を以て支那の佛教的大國なることを稱賛し ことも疑ないやうである。 此表文を一讀すれ ときからは僅かに二十餘年の後に過ぎな は當時國王 若しさうでないとした の佛 教信者であつた 50 所が

した

より以前 と大に其趣を異にするやうである。 ふべきであらう。 婆羅門興盛にして佛法は言ふに足らず」とい 所謂閣婆とは今の 瓜哇 一國王が 是れに由つて之を觀れば法 マス 何等かの事情によつで佛教信 トラのことであつて、之 是れ或は 法顯 顯 à

0

吐

組

淨僧

猶

如列宿

一等とあり、

其終には「今遣使

主佛

者となつたのではなからうか。

兎に角紀元四百

代の前半には佛教旣に瓜哇に行はれたことは明瞭

で

ā

30

王に勸め同じく戒を受けしめた。其の後王は屢跋に渡つた。闍婆國の王母夙に彼に歸依し受戒し、偕の求那跋摩なるものは、元と罽賓國の出である僧の求那跋摩なるものは、元と罽賓國の出である。衆詹傳卷三に據ると劉宋時代支那に渡來した譯經

同奉和 赈 に至つた。王は後 とを諾せし まつたが、國民をして王の三願を成就せしむるこ 摩の神力を見、 12 が、 |給貧病||といふのであつて、「於是一國皆從受戒| 上、 國民の懇請に 二願盡所治內一切斷殺、三願所有儲財 めた。 遂に家を出で道を修せんとも考 所謂三願とは「一 1: より王位を棄つることを思止 跋摩の爲めに精舍を立て、 願凡所王境、

導化之聲播於遐邇、

隣國聞風皆造使要請」とも

斯くして跋摩の聲譽は支那にまで傳はつたも

ことを乞ふた。是に於て文帝使をして書を跋摩弁 のと見え、元嘉の元年九月(紀元後四二四年)には 四 佛教に化せしめたのはそれ以前 つたことは疑ない。而して彼が閣婆の一國をして であらう。兎に角元嘉の元年に彼の尚ほ閣婆に在 かには割らぬが、 びに閣婆國王婆多伽等に致し、 京師の沙門慧觀慧聰等文帝に啓し跋摩を迎請 んことを求めた。 一百年代の初に は閣婆の旣に佛敎國となつ 恐らく元嘉元年の末 跋摩の支那に來たのは 跋摩の支那に來ら のことであ か 二年の 何年 て居 る から ゕ せん 頃 確 tz

地方に上陸した。 者と共に船に乗じ、 Gujarût)王は其國の早晚滅すべきことを豫言せら ことは秋毫も疑を容るべき餘地はない。 れたので、王子を瓜哇に送つた。王子は五千の從 元後六〇三年(瓜哇紀元五二五年) 次に瓜哇に於ける稍信ずべき傳說によれ 彼此に一國を建てんとしたが、 遂に瓜哇島の中央 Kuj' rat 夕 は、 Ì 卽 ラム 5 紀

輕陵したさもある。其 有數百人、每將決戰、 勢を以て其四隣を併呑した。 度には彼 に頗 り渡來し、 つて成れるものなるべしさいふ。 ブリ 無堅敵」とも る可能である。 ゥ ì Ů, Chalukya 彼千佛寺 世弁びに二世の時代に シ ン二世の卽位紀元後六〇八年以 又「復針暴象、 いひ、 の如き亦此等技術家の手によ 元來五百年代 王系なるも 飲酒酣 王は常に此象を恃み鄰國 Gujarât 凡數百頭、 醉、 西域記に「國養勇士、 かゞ 一人推鋒。万夫 の 此 征 は殆んご破竹 の中葉西方印 かゞ 服せられ 傳説は歴史的 勃興し、 群馳 蹈 72 其 を Ö

ダ

眞であるとすれば、

彼は西方瓜哇に王とな

Ď,

此

Ė

m

して

かゞ

Gujarât 王子がマ

タラー

ンに來

TZ

ح

V

ふ傳

說

カゞ

ものゝあつたに

前

12

绾 六

卷

雜

Ŋ

瓜

吐

組

行(下)

0

和し、 國に使節を派遣した したものでない事は、 たので、 の如く、 ことであるが、 但是れ 豫 グ 何時 め其 チャ が瓜哇に於ける印度王國建設の初 遁場所を造らしめた 國家の滅亡を來すやも計られな ラー 一世時代でも四隣の形勢旣に累卵 ŀ 旣に二百年以前 の王は王子をして瓜 ものとも思は よつても判る 元嘉 哇 の 頃宋 をな 一を開

ラッ

フルス氏等は此時金石の工匠技術家も印度よ

貿易を行ひ、 認められ、

國運の隆盛を來したとい

کھ

m

して

千人を追送した。

瓜哇は此時よりして王國

どして

本國グ

チャ

ラー

ŀ

や其他

の諸國と海上

らに多數の人民を送らんことを請ひ、

本國王は二

尙

!ほ其從者の足らざるを見、

本國に使を派し、

更

此石碑は約五十年後の紀元六五六年に自 Menankabnに發見せられた石碑を擧ぐるのであ 層此推定を傍證する 孫によつて設計せられたとするのも必らずしも理 の想像する如く千佛寺の如きも其王子若く は中央瓜哇に建國したものか 13 ラ ī いことでは ンに國 を建てたとすれ ない。 ŧ 佝ほ 0 さして、 Fergusson ば 知 n ラ ผู้ ッ ス フ 氏等は いから佛 ~ jν ・は其子 ス氏等 トラの

由

绾

は此説に就き全然信を指く譯には行

カゝ

な

之と相談 信者 般に認 中央の 七唇毗訶羅を建立して佛に供養す」ることを說く。 dharma と稱するものゝ造る所で、 其中には「大 意味するものと解せらる)の大王 Adirâja Âdifya-Fergusson 氏は之を解していふ、阿育王の碑も其 七層毗訶羅とは卽ち彼千佛寺を指示するものとす で是れは年代に於て少しく後くれて居るが、 告示する要はない。 抔にあるではないか。中央では王の功業も旣に一 てずして、 るのである。 同一事實に關するものならば疑なき事とし、 تح 是れ亦一理あることである。併しながら余輩 其 一種す 赫 められて居るから、 離れた Bihar 々たる功動を示す必要が 之と遠く相 る 然らば何が故に中央瓜哇に其碑を建 Gandhàra, Surastra, Mysore, Orissa Prathama (第一位の 地方には反つて存せずして、 遠距離邊境の民にこそ牌を造 距るスマトラに立てたか、 更らに碑を建てい之を 義 あるからである 最勝瓜哇を 此に 遠く 前さ

どある。 明であるのみならず、此碑文には「七層の毗訶羅」 果してグジャラート王子と同一人であるか否や不 第一には此にいふ Adifyadharma と稱するものが 人 はなからう。特に王の碑文中に之を誤る如きは吾 時の印度人が 後世では俗間誤つて之を寺とはいつて居 あつて、 はない。 Gujarât王子移住の傳說に關しても、 ほ のみを以て此兩者 てたものがないとも限らぬ。 何處かの印度人が遁れ來つてスマ 地に於ても騒亂の可なり烈しい時代であつた (の容易に想像し得ない所である。 論據の極めて薄弱なるを感ずるのである。 毗訶羅 僧侶の住すべき所は秋毫もないのである 而しで千佛寺は前にいつた如く本來塔で vihûra 🕠 stũpa とは僧の住する寺院であつて塔で を連 結 せし 唯七層毘訶羅とある め とを混同すべき筈 h トラにも國を どする 當時は印度内 ラッセ のは、 るが、 ン氏の から 當 建 尙

kya 度東海 旣に疑 移住したといふ傳説もある。 其移住し來つたものゝ果して Gujarât であるか 恐れ此に移住し來つたと考ふるも可能である。 王國と境を接 岸 ઢ かぎ Kalinga 如く、 ラ して居たので、 王が ッ フ 二萬の眷屬と共に瓜哇に jν ス氏の歴史によると印 カリンガは東 是れ 亦其勢力を Chalu-で

であるか嚴密には判らぬのである。第三

叉 ら印度技術家が渡來したとすれば、 何といふに、 類すべきは當然である。 も自から西方印度建築彫刻の様式を繼承すべく、 には其建築の様式である。 Kalinga 是れ より來たとすれば東方印度のそれに 亦談必らずしも容易ではない。 然らば千佛寺の様式は 若し Gujarût 彼等の造る所 地方か 如

又其壁面彫刻に於ても、其思想は犍陀羅より來たいふ。が Foucher 氏は此塔の一般設計に於ても、や建築樣式を以て西印度のそれを繼承したものと

筇

六

雑

¥

瓜

畦

祀

行(下)

説の眞に近いものではなからうかと思 に於ける他の建築抔を比較研究すれば寧ろ後者 果して是なるかは、 佛寺建築と同形式のものは、 Ì ものではなく、 が其直 も發見せられないのである 一接の粉本であるとなすのである。 南印 今容易に斷言し難 度からであつて、 印度にあつては未 か 6 其何れ ઢ アマ v かゞ 勿論 ラ 0) 當時 說 ヷ 0 チ 0

中、伏錫南海、汎海至訶陵州、停住三載、遂共 傳中會寧律師 此に一の注意すべきことがある。 碑文も、 に隆盛となつたことは疑なき事實のやうである。 であて、 多聞僧若那跋陀羅、 前のスマ ぬ。が四百年代以後六百年代に亘り、 斯 Ś Gujarât 王子の傳說も實は甚だ曖昧 史料としては尚ほ頗 亦之を傍證するに足るのであるが、 トラに於ける七唇毗訶羅を造つたといふ の傳に、 於阿笈摩經內譯出如來捏 「會寧律 る不完全たるを免れ 師 義淨 佛教が次第 爱以 の求法高 訶 麟 な 尙ほ もの 陵國 德 牟 僧

第三號 一一九 (四四三)

身之事、

斯與大乘涅槃頗不相涉、

……會寧旣譯

snj

經典も 笈本、 貞觀 又此六七百年代は全島佛教の全盛時代であつたら 唐代には彼此の來往頗る頻繁であつたらしい。で は彼元嘉年代以後瓜哇の朝貢も中絕したとあるが 麟德年間 遺物が發見せられ、 三二年の銘を有するリンが 十三年にも來て居る。 度使を遣はしたといひ、 れが卽ち泥洹經後分なるものである。 しい。が併し Djokia の西國 て居る。會寧の彼に至つたの (Sangîtam)男僧祗女と稱し、男女の樂隊をも献じ |十四年(舊唐書)にも朝貢し、 逐令小 奏上闕庭、 同島に傳來したことが判る。 (卽ち西曆六六四、 僧運期、 冀使未聞流布東憂」とある。 同七七九年其附近の Ka'assan 特に最後 奉表贵經、 (新唐書)其後元和 (婆羅門教の陰陽佛)の 五年)には諸種 |Kadu には紀元後七 も怪しむに足らず、 の二囘には僧祗 還至交府、 大唇年間 支那の正 して見るさ の十年 の佛教 12 馳驛 史に は三 是

> しめ け L 同 入來つたものゝやうである。爾來印度に於けると したのである。 るさ九一 同じく婆羅門教若しくは婆羅門佛教習合の密教が 是れに由つて見ると七百年代には支那に於け には多羅に捧げられた寺院が建立せられて居 め 女をカリンガに送り、 る技術家を伴ひ來り、 じく瓜哇の佛教も次第に衰微 たといふ。 其歸朝の際には又印度から諸種 四年には國王の 佛教信仰は之よりして同島 此に婆羅門の發育を受け 全國を婆羅門教に風靡 Deva Kusuma Ĺ 終に傳説 の範圍に於 が其 記に根絶 る。 四男 によ ると t

入し、 たものらしい。 佛教も全然婆羅門教によつて征服せらる 最も隆盛となり、 瓜哇 以上陳べ來つた斷片的の事質を綜合し考ふれば 一の佛教 九世紀の終から十世紀の初には旣 は紀元後五世紀に起 而して千佛寺の如きは、 八世紀の頃より婆羅門次第に混 b 七世 > に同島 紀 佛教信仰 12 0 中葉 至 0 0

は彫刻の様式から考へても、 所である も遠からざるものであらうと思ふ。 の最も盛大なる時にあらざれば、 世 世紀の初 ٤ に成れりとなすのは、 大體に於いて、 大なる差支はないや 七世紀の後年 當らずさい 到底成し得ない 而して此結論 ~ E から れば、 造られたとい た殿堂の形式を見れば、

### (三) 彫 刻 樣

式

うである。

であ より次第に變遷し、 の如く重層式に至る迄、其變化の迹を辿り得るの 印 るが、 一度に於ける窓堵波の制 瓜哇千佛寺の如く、 覆鉢式より支那や我邦のそれ は 塔の上に更らに塔 時代により場所に

するものゝ如く感ずる。

のである。

而して年代に於ても正

しく

彼と相接續

よりも、

寧ろ Foucher

氏の南印説

に左袒

L

Ťz

かゞ ならず其何れ 南方佛教よりしたかは容易に判斷し得ない、 果して是れが西方印度より傳來したものか、將た を重ねたやうなものは絶えて見ざる所である。 特に創意を出 より して傳來して 唯 舊來 の制を其 Ė 瓜哇の 虚因襲したの 建築家 のみ で

第 六

卷

雜

W.

瓜

哇

組

行(下)

此點からして余輩は 全然同一ではないが、其最も近い例を印度に求 ス地方のMâmallapuram のそれであらうと思ふ。 でないことは明かである。 彼紀元後七百年代に成れりと稱する ふ他の寺院や、 Fergusson 是れ亦勿論印度のそれ 但此千佛寺と前後して 叉其彫刻中に 氏の西印渡來說 顯 7 ドラ ば حح

趣も明 疑ない 其石材の可 れて居る。のみならず其手法亦頗る繊細にして、 の透視し得らるゝ如き特徴は、 源を發した毱多式の系統に属するものた 更らに其彫刻に就いて之を考うるに、 事實である。 なり粗質なるに關 其太服の薄 はらず、 此にも著しく くして、 人物 身體輪 んるは 其中印に 生 動の 見 廓

Ξ 號 = (四四五) らか

に看取せられ、

未だ著しく形式的

デ

カ

第三號 一二二 四四六)

いではない。例之へば支那北魏

0

佛像形式が、

朝

鮮

を通

じ我邦に輸入せらるゝや、

支那

にあつては

要する所 比すれば、吾人は寧ろ千佛寺のそれの優れるとも 取つて之を彼アジャ 決して劣れるものにあらざ るを斷言した いので るから、 ることは已むを得ないが、其中の上乗なるものを ン 0) 傾 作者 で 向を帯びない。 あ 3 も一様でなく、 勿論全長 ン タ 是れ亦 1 に於ける末期の彫像に 哩に 其間多少の巧 吾人の期も注意を も渉 る彫 抽の 刻であ à

ある。

べ

き可能性は

ある。

だか

ら即

度本國の美術

史上で

其壁面 本國 の歴 世紀前後の作とするのが最も穩當であらうと思 せらるゝ佛像 尚ほ る に於ては旣に幾分の變遷を經た後に於ても、 史中に割込ましむることが出 國の 12 壁面 がけ の此に余輩の注意しなければならぬ 遊 術 の彫像を以て、 との間 る浮彫と、 か 他國に傳播するに當つては、 に於ける製作 上段の小窣堵波内に安置 若 し直 の相 來るならば、 ちに印度彫像 違なること のは 其 -1 بخد

尚ほ

其

/輸入地に於ては古代の舊法を守ることもな

て敢て不可ないものである。

且つ壁面の彫像は前

るっ に於ては尚 隋唐の頃眈 - 幾分變化したるにも關はらず、 し其最初傳來した手法が比較的後世迄持續せらる 差違に於ても斯く甚しくなかつたかも知 よりも幾分直接であつたらうから、 印度と瓜哇との關係は、 ほ大體舊法を採つて居たやうた譯 我邦と支那 其間 その fr 0) ġ2 年 であ が併 代 關 我 . の 係 邦

ては、 のでも、 ゆるのである。所で彼上段室塔波内の佛像に ないのみならず、寧ろ斯く考ふるの穩當なるを覺 の初頃に造られたとするのは必らずしも不都 は七世紀の前半若くはそれ以前の作に る製作であつて、 何れも壁間のそれよりも更らに 瓜哇では或は七世紀の後年若くは八世 之を以て毱多最盛期 の作と認め 一層優秀な 相當するも で至つ 合で 紀

此等 想像すれば、 ŧ 舳 一言した如く全部ラヷ石材を用 總 或は此等彫像は早く印度本 べてラヴ石では ない。 此等 ひてある 國 O) 點 か かる B カゝ Ġ 支那に使節を派遣した印度系の、 若くは跋摩によつ て を有したと思は 3 ,

12

か らうか さる思 は n 3 而して其大さに於ても、

招

千佛寺建築以前に造らしめたものでは

な

ものか、或は石材と共に印度技

術

家を

(若しそれが前と同一人でないとすれば)か、

或は

入し來つた

斯く多數存在して居たとも考へられぬ 又其印相に於ても相同じ にしても特に之を製作 せしめ い旣成品が、 ż b のに 當時印 から、 相 逆な 何れ 一度に い

若 し壁面 「の浮彫と同時に製作せられたとすれば、

らう。 其 (製作の上に斯か Ť で假令ひ彼 將 た印 度 以小佛像 の技術家を聘し る著し か い相違が生ずる筈もなか 印度に製作せられ て瓜哇に作らし たと

めたとしても、

兎に角彼等が

、壁面

の浮彫と同

時

0)

七百年代塔製作と同

時此等の彫像

か

成れるものと

此に收藏したのではなからうか。 等か事故によつて未完成に殘つて居

若

し六百年或

たのを其

つることを推 のではなく、 とすれば彼四 測 少くとも其間に敷百年の星月を隔 百年代、 しなけ n 宋の元嘉 ばならぬ。 の頃に勃興 若し 巣 して然

錧

六

卷

Ŋ.

瓜

哇

絽

佛敎に化せ 師黎婆達陀 Ġ 阿 n 羅跋 た婆多伽 摩 Ī か 王

m

も佛敎的

信仰

像を印度に若 此等國王の子孫の、 埋藏せられ居るのも、或は當時製作に着手し、 られ得る。 此に此宏大なる塔を造るに至つたものとも想像 ので、六百年代更に印度系の佛教王が之を利用し、 からうか。 尚は最上層の塔の下に未完成 而して此等の俳像が既に存在して居た くは 瓜哇に製作 何等かの目的を以つて此等佛 せし めたも の のでは 佛像 何 13 カゞ せ

瓜哇の千佛寺彫像は普 すれば、 以上論 特に未完成のものを容るべき筈はない。 じ來 る所 r Ĺ そ大 通 世 間 なる誤な 般の學者 とすれ が 思惟

號 (四四七)

绾 六 彩 雑 粱 瓜 畦 組 行(下)

> 第 Ξ

號

二二四

(四四八)

七 る 亚 紀 前 後の頃であつたとしても、 か に古 い ものであつて、 其中に 其塔の 安置 建 突線は 4}

られ 頃迄に製作せられたも た佛 像は既に五世紀 のといはなければならぬ。 の前半遅 くも六世紀の初

れば、 P 而して吾人は斯く 一説明し得る如く 假令ひ其形相は千篇一律で變化に乏しいと 威ずる。 考 へて始めて其佛像様式の變化 若し又果して然りとす

は る 作 いふものく、 品 の斯 く多数に E 存在する所 度に於ても毱多最盛期の優秀な はな いので、 瓜哇千

住

地

に滯留

したのは僅

かに五

年

ġ

短

H

F

佛寺は な る殆 此 世 ので んご唯一 界 實に此點からして毱多期作品 的 無二 大博物館に の |博物館であるといつても差支 して、 又瓜 哇 の世界に於け 唯 の佛

上其 て以來、 大建築も、 何時 跡を滅し了つた。 更に Ĺ か 砂 入 同島 塵 0 の埋没する所とな 顧 佛 敎 る所とならなか 千六百年代和蘭人の此に來 の回数によつて征 った b 殆 服 のみなら かせられ h ご地 Ų

的

つてよりも、 た文化の進步抔といふことは秋毫彼等 かつた。一八一一年瓜哇島に一時英領に歸 國を富まさんことをのみ念願 彼等は一 意瓜哇 人 人の膏血 Ļ 瓜 を絞 畦 0 0 服中に 開 b 其

將 本

な

して

唯此點よりして之をいつても、 百年間和蘭人の惡政を根本的に改善せんと努めた tz かっ るラッ 5 英國の曾て生じ フ jν ス氏が 太守として此 たる殖民地 ラッ に水 政治家の フ jν Ď, ス氏の 過去二 鬼才 其

の永久に忘るべからざるものである。 1—一五年) に過ぎなか つたが、 彼の のみ 名は瓜 ならず 住人

遺跡を 彼は其多忙の際、 とを怠らなか 世に顕彰し、 つた。 尚ほ瓜哇に於ける過去の 千佛寺は一八一四年 之を永く未來に保 彼 存 以が二百 けんこ 藝術 的

敎

人の人夫を使役し四十五 た所であり、 之を世に紹介した。 發掘 一後は尚 發掘以前にあつては 日 ほ之を測 の間に 全部發 뮮 岡取 掘 4 其近 Ū をな

說くも 究は實に之から始まつた 村の住民すらも、 何等の傳 の亦實に此一大恩人たるラッ 一説をも有せなかつたといふ。 此寺塔に關する何等の智識 のである。 フル 後の千佛 ス

千佛寺 ŧ,

を忘れてはならぬ。 其後和蘭 の考古學者や佛教學 氏の 寺を Ŏ 名 研

者

6

或は影寫をな

Ľ

或は歴史的美術

的

研

究

0

ないが、瓜哇の如く雨量の多く、 築であるから、 ぎ全く講ぜられざることである。 遺憾に堪えざるは、今に至る迄其保存の法の殆ん 論文著書を出版するものも尠からぬが、 之を永久に保存す 勿論 植物の紫茂する るは容 斯かる大建 唯余輩 易の業で 0

忽ちにして之を破損する恐が 土地にあつては、之を自然の儘に放任するならば 鮮苔蒸して其建築の生命とする彫刻を毀損するも とするもの少しさせぬ。 にあつても既に地盤 の傾き、 のみならず日蔭の處に 壁の將さに墜落せん あるの であ る。 今日 は

第 六 卷 雜 Æ 瓜 吐 組 行(下) 0

亦頗

る多い。

其僅

か

1

石の彫

像にすら、

**巨萬** 

3

1

に至るか

も知れ

ねが、

大體

カコ

らい

ば特に言

聞く、 の太甚しきものといはなければならぬ の財を以て購ひ取らんとする米人すらもありとか 和蘭政廳の殆んざ顧みざる如きは實に遺

### 六

Mendoet 带, Pawon 寺、Sowoe 寺 ランバナン地方附近には千佛寺と稍後れて造られ 舊蹟を歴訪した。 層太甚しく、 すべからざるのみならず、 た幾多の遺蹟がある。 あるのもある くは婆羅門教に屬し、 二月五日早朝 Loro-Djonggrang から、 現に印度より技師 Sari 再び自動車を驅 ジォフジ 寺、 寺 修繕の後には或は舊觀に復す 其主なるものは 寺等である。併し此等の 其規模亦固 叉千佛寺より遠からざる Kalassan & アか 破壊の度亦彼 らソ つて干佛 を聘し修繕しつく より千佛寺に П に至る間、ブ Brambanan 寺以 よりも 此 多 の

Ø

Ξ 號 三五 (四四九)

第

550

中央の像は倚坐して説

法の印を結

れんだ俳優

で、其製作はアジャ

·

ター末期のそれ

と極

めて相

なるもの二三に就き之を略述して置かう。 値するものが 12 足 時には千佛寺の如くではないが、頗る賞讃に る į のは ない。 ないではない。で今は其中の最も主 併し又部分的に之を觀察すれ

然密林中に發見せられたものである。 ある。 千佛寺を去る二哩半程、森の内に存する一寺院で 七十呎に達する。 三層より成り、四十五呎方形の基礎の上に高さ約 二十四、中層には十六、上層には八。其廻廊 第一に說くべきは Mendoet 宛も千佛寺に於けるが如く、最下層には其數 一八三五年和蘭人ハル 其各層の周圍には小塔を造 トマ 寺である。 ン氏によつて偶 建築は元と 是れは の壁 るこ

見るを得る。 似て居る。 のである。 を顯はしたものといふが、 中央のを Kosoumi 王とし、 亦甚に優秀なるものである。 足を屈し、一足を下に垂れた倚像である。其製作 而して毱多期彫像の特色も亦能 其左右には菩薩聲聞 固より信ずに足らざる 其左右を其妃と女と 土人は此像に就 の像があ く此に いて

めて小なる上に其建築に於ても殊に注意するに足 其中に安置せらるゝ三 く規模の極 L る。 n である。而して此中央の建築の周圍 方四十五呎の室を圍み、 たものである。先づ中央に十字形の建築が 稱するが、要するに千佛寺の構造を平面上に模し 次に一言すべきは 其何れよりしても中央の室に達するを得るの ラッフル ス氏は十一世紀の建立 Tjandi Sewoe 其 周 圍 に四四 即ち千寺であ 13 個 に係るものと は幾多の小 の房が ある。 造ら

面には浮彫を以て諸種の天人佛菩薩の像を顯

は

たものゝやうである。

Mendoet 寺は斯

種

の彫像は瓜哇彫像に於ける特筆すべきものであ

堂が、

或は近く或は遠く、

四重に方形をなして整

る

のもな

のであるが、

刻する。 し之から起つたのである。 其數總べで二百四十といふ千寺の名は蓋 直 のゝ實は塔であるといはなければならぬ。

である。 が造らる ちに中堂の基礎に接し、 第二列は之を去ること三十五呎、 小堂は何れも方十一呎高十八呎のもの 各邊八個づ 其中央より第一列 計二十八堂 堂の敷 は

計百〇六個である。此等の小堂並に中央の堂には 四十四、 列は之と直ちに相接し背合に造られてある。 く東西兩邊には七十二呎、南北には百二呎、第四 四邊各十二。第三列は第二列を去る稍遠 其數

何れも元と佛像が安置せられてあつたのであらう

尚は各列建築の問 たことは千佛寺に於けると同じく、 が、今其中存するものは僅かに二十五に過ぎぬ。 の空地 0 行道として用 其全長二千呎 かられ

には各一個を建て外に中央の一堂が

ある。

今は

僅

東西兩邊に相駢んで三個の殿堂を造り、

南北兩

面

にも亙るさいふっ

又其四面の中央よりして何れ

ė

D 中央の本堂に達し得らるゝことも千佛寺と異なら ŧ であらう。 绑 寺の名旣に千佛寺の形を模したことを示す 六 卷 して見れ 雑 Y ば是れ 瓜 哇 も亦寺とはいふも 絽

は前

シス

て破壞せられ、今や何れも毀損せざるは 一八六七年メラピ山噴火の際に於け る 地 ない。 震 近によ 0

此寺も

の代表者として此に Brambanan

0)

Loro

Djong-

婆雞門教建築

以上二者は佛教的建築であるが、

神の妃 grang を擧げなければならぬ。 此建築の中央には約方三百六十呎の地を劃し、其 ある。Loroとは女(神) ナン地方に於ける諸種遺跡の中最も大なるもの Durga 叉は Parvati )の義、 のことであるとい ジ 此建築はブラン ォ ン グ ラ ンは濕婆 કે で

是が其名の由つて起る所である。 みである。 かに其兩邊の三個 に述べ 乃至日天月天等の像を安置する。 た濕婆の妃 而して此等殿堂内には梵天、濕婆、ヴヰ 東邊の中央一 ジ ォ ング ラ 殿堂は大小多少 ンの像を祭る。 個とが存する 中央の堂に

Ξ 號 二二七 (四五)

绑

郛

る。 宛 積み成れるものであるが、 成 異なっ 殿堂に安置せらる ろ 0 た所から「三美人」(Three graces) さ名づくる牧女 而して此等浮彫の中で普通西人が其播圖の稍相 じく、此には羅摩物語を連續彫鐫するものもある。 巧なる浮彫を以てし、 を有する。 や煉瓦を以て之を蔽うてあるが、 ても最も優秀なる製作といつて差支なからう。 る女人の像を顯出すに於て頗る成功したものであ b ) 圖がある。 是れが最も有名なもので、 其優美な |も佛敎寺院の壁面に佛傳や本生譚を刻すると同 が埋められてあり、 元來此建築は十世紀前後に て居 中央の一室最も大に 恐らく當時の彫像としては全印度を通じ 材料 るが は他の建築と同じくラザの切 何れ 1神像の底部には穴が 其内には人骨や諸種の金銀 諸神の像を顯 も入口の一室と四室とより 其周圍表面には頗 して、 成れ 其穴の底には石 約方二十呎の廣 はす。 るものさい あ 中に る精 石を 此 石 は 餀 は

> 居る。 ζ, 當り始めて發見せられた所であるといふ。 周には、三重の列をなして總計百五十七個の 品の存するのもある。 銅器や印度の貨幣杯が收められ、 てあるのみであ が造られてある。 ると是れも本來は神殿ではなくして、記念塔であ つたらしく思はれ 中に方形の一室があり、 更に其小塔の外面には周壁が な 30 此等は何れ 而して又何れ 尚ほ此殿堂の中 此等は最近之を修繕するに 之に入口が も其形狀大小 も外方に面 或は土器や装飾 設けられ、各 ·央區劃 附せられ 相 して見 小小塔 して 同じ あ 四

は一切之を略することゝする。小異で、特に注意に價すべきものもないから、今可なり見るべきものもないではないが、先つ大同耳他の建築に於ても前に述べた如く部分的には

邊約七百二十呎の方形をなす。

る最大最美の建築千佛寺を始めとし、其主なるも余輩は瓜哇上陸後數日を費して中部瓜哇に於け

のは、 佛教的と婆維門教的とを論せず、略之を一

びバダビアに歸り、七日午後四時タンジォン・プリ 見し得たから、 二月六日ジェグジアを出發し、再

同九日の早朝シンガポールに歸還したのである。 が、最も愉快なる旅行の後、 オク出帆の汽船に乗じ、 極めて短時日ではあつた 前と同一航路を通じ

### プ 西印度ナーシッ ラ窟に就て クに於けるゴータミー

Ē

ŀ

### 文 學 士 凙 村 專 太 郎

それには比肩するに足らぬけれざ、 群はアジャンター Ajantâ 及びエルラ ナ Pàṇdu I.êna と呼んでゐる。固より是等の石窟 是れが卽ちナーシック石窟群として世に知られて 腹には約四十四個から成立する一群の石窟がある ゐるもので、此地方に於ては之をパーヌデゥ・レー 多數の銘文を Elura 等の

で、 所謂 れてゐた。 を隔てた地點に三個の丘陵が聳えてゐる。是等は 西印度に於けるナーシック Nasik 邑の西南五哩 往昔この三丘は トリム ١٧٠ トリラシミのうち、其一個に於ける中 ク連闘 トリラシミ Trimbak の一端を成すもの Trirasmi と呼ば

錧

六

卷

辎

Æ

西印度ゴータミープトラ篇(上)

存するのみならず、石窟の建築的様式に於ても研

绾

Ξ 號

二二九

(四五三)