前ソクラテス期のギリシア哲學における<不可分なもの>

# 哲學研究

第四百四十二號

第三十八卷

前ソクラテス期のギリシァ哲學

における〈不可分なもの〉

木 照 雄

鈴

四 レウキッポスの<不可分なもの> ニ エムペドクレス、アナクサゴラスと<不可分なもの>ニ エレア派の存在の論理――ゼノンの無限分割ー ピュタゴラス學派の<一>の二重性

ものである。ところで、〈無限分割〉が、ギリシア哲學に登場して大きな意味を獲得し、決定的な影響を與えたのは、 は彼より後に成立すべきものであり、質際にまたその通りであつた。もつとも、アリストテレスの敍説には、そうな エレア派のゼノン(Zévov ò 'Elearirés)においてである。 したがつて、人不可分なもの〉という概念も、 厳密に <不可分なもの>という概念は、がんらい<無限分割>を阻止する否定概念であり、その意味で、後者に從風する

peroc)であろうことを、豫めここで設定しておく。 ――すなわち、不可分的なものを措定してその上に打建てた體系――を破壞するために創られた否定の論であるから(:) つていないことがあるが、これは、彼が自分よりも古いものを説明するときに、しばしば同一內容のより新しい術語 けることであるが、それは次の問題を考察することを意味する。 ることに外ならない。この目指す當のものが、前六世紀から前五世紀初頭にかけてのピュタゴラス學派(of Hubaro-ることは、要するに、紀元前五世紀初頭以前のギリシヤ哲學の中で、不可分的なものの上に立つ哲學體系を尋ね求め して、彼の前に、そうしたアトム論的な考え方をした哲學が、當然想定されなければならない。 のでないことは言うまでもない。さて、ゼノンの無限分割は、その成立の事情において考えると、彼と對稱的 をもつてするという彼のやり方に由來するのであつて、彼の用語がそのまゝ、取扱われている對象そのものに風する したがつて、 すなわ われわれの次になすべきことは、上の設定を根據づ かかる哲學を探求す な思

の〈不可分なもの〉に該當するものは、どんな特徴をもつているか。 果してピュタゴラス學派が、目指す當のものか。彼らの主張する何がへ不可分なもの〉に該當するか。 また、そ

學と數 したのは、 理を非物體的に抽象的に探求し、かくすることによつて 自由人に相應しい教養の形に移した。」 というふうに述べて い ゴラス的生活法 (ὁ Πυθαγόρειος τρόπος τοῦ βίου)—— の中心に置くことは、 という問いである。 わゆるピュタゴラス學派として、彼らが哲學史を構成する一員となるべき機終をなした點である。このことを確 その浄め もちろん、 (の性質・ 學派 の具體的內容として、學問研究、なかんずく數學研究を最も重視したことは、 .の創設者ピュタゴラス(Hubarípas)であつて、後の學者たちはこの點を、 これらの敍説を言葉通りに受取ることはいろいろ問題もあろうが、少くとも彼が「(數の研究を)商 構造)について專心研究し」とか「ピュタゴラスは幾何學の原理を上からの仕方で研究し、その定 さて、ピュタゴラス學派が魂の諍め(kádapots, kadaptiós)を彼らの生活-オルペウス教に由來することである ピュ 彼ら學派の特色であり、 タゴラスは わゆるピュタ 初

iii

テ

ス

期

のギリシア哲學における<不可分なもの>

子 Frank)の異論もあるが、いろいろな點を考えると、 ろで、ここまでくれば、 に培われた眼をもつて、この世界を視、 であり、その數學はこの一から構成される多(=數) たわけである。從つて彼らにあつては、絶えす整籔が問題になるのであつて、分數は整數の比として把えられたので であるからして、フランク流の言い方をもつてすれば、彼らは、敷論の中に引き込まれ敷論化された幾何學を考究し 世紀に入つてもエウリュ は ない **藖人の利用から解放して」純粋なものにしようとしたこと、つまり、直接貸利的に取扱われてきた數學的知識** を表すのに、それらの線畫をかき、その畫の輪廓線上に一定の間隔で小石を並べ、その小石の總數をもつてしたとい 論者レウキッ その場合、 彼らの有名な三角敷やグノーモン(アヒ┷メヒωヒ)において明らかなように、 がんらい敷論ともいうべきものに始ま 、ゴラス派の根本思想となるのである。この間の事情な、 ときに非科學的とも非難されることがあるが) それは、 純粋に學問的態度をもつて數學の方向に發展させたことは、 つまり、 小石か何かそのようなものを平面上に並べて、各々の數の性質や特色、 彼らに特別重要な意味をもつ音樂の、敷的構造が範例として働いたことは言うまでもあるまい。 幾何學においても、 彼らの數學を構成している數は單位一の集合であるから、 水 しかもこの特色は、彼らのうちに終始存績したものであつて、このことは、時代を遙かに降つて前 ス、 デモクリトス)と同じ頃、 ミレトスの哲學者たちにもみられるあの ŀ ス (Eúputos) によつて明示されているのである。 線分を(整)敷で表して、これら敷相互の關係を考察するというのが、 萬象の本質を探求するとき、 į, dr. は目の前にあるのであつて、これが 彼の説には從えない。さて、ピュタゴラスに始まる數學の研究 を取扱うもの、 それ以前にも、 アリストテレスは次のように言つている。「この人々、原 〈經驗の普遍化〉(その説明の不充分と飛躍のゆえ まづ間違いあるまい。 彼らはこの世の至る處に數關 ということになる。 ا اعر **範極的には、** タゴラス派と呼ばれる人々は、史上始め 彼は、人やいろいろな動物などの本質 並びに敷相互の諸關係を考察す 彼らの數學の始源 〈萬物は敷である〉とい このような數學研究のうち この點には、 係の支 フラ は単位 配 本來の姿 を 鼠の斷片 見

敷である、と彼らは解したのである。」と。 ・・・・ ・・・・をすべて數に模しているように思われ、しかも數は全自然界のうち第一のものであるから、・・・・全字宙は音階でありをすべて數に模しているように思われ、しかも數は全自然界のうち第一のものであるから、・・・・ 全場ませ れ、生起するものであれ)との敷多くの類似點を顋取すると思つたので、・・・・――これを要するに、萬物はその本性 第一のものであり、 基礎的なものが萬物の根源である」というふうに考えた。すなわち、 て敷學を研究することによつて、數學を進步させたのであるが、それのみでなく、この研究に培われて、『數學上 しかも、彼らは、火や土や水におけるよりも、むしろ駿のうちにこそ、事物(存在するものであ 數はこれら數學上基礎的なもののうち、

は、 ず、彼らが論じ研究するのは自然界に關する百般のことがらである。」しかし、彼らの用いたこの超時間的な原理と方(2) ての數の矛盾はこれに止るものではない。自然は、感覺される有形の充實體(plenum)の世界であり、 ら、彼らは自然學的な言表を希望し、宇宙生成(ĸoo/torovia)という傳統的な問題を自己の課題とする。宇宙生成と 法とをもつてしては、 そこに適用するのである。アリストテレスの叙説を借りるならば、「いわゆるピュ タゴラス派の人々は、彼らの 發展し、 その意圖するものは自然學的問題であり、彼ら自身自然哲學者であろうとした。彼らの研究は數學から自然哲學へと いう時間的問題を、 の)原理と要素として、例の自然哲學者たちのそれよりも、適切でないものを使つている。・・・・しかしそれにも拘 て自然界を視るとき、自然界の超時間的な存在秩序がまづ第一に問題になろう。彼らは、がんらい數學者に始つたが、 ところで、敷關係とは、言うまでもなく、 んら 彼らの精力は自然の解明に事ら注がれるようになつた。すなわち、敷を自然解明の原理とし、數學的方法を 明らか この物體界の原理に、どうして數がなりうるか。これもまた、アリストテレスが訝り非難したところ 自然哲學者であろうとする意圖から取上げるとき、彼らがそこに用いる原理の矛盾と 不 適 合 と なはづであり、すでにアリストテレスにも明らかであつたのである。 時間の世界、すなわち、生滅變化常なき自然は、必然的に消え去らねばならな 超時間的な關係であり、 かかる超時間的な關係のみを觀想する眼 しかも自然哲學の原理とし しかしなが (哲學

前ソクラテス期のギリシア哲學における<不可分なもの>

り萬物=敷を意味していたのである。これは、萬物を單位一の集合體として考えることである。(ピ) どのように、 ぞれのものをそのものたらしめる敷的規定として、いわば形相因的なものであるならば、また考えようもあろう。 數はがんらい抽象的なものであり、概念的なものであるはずである。しかし上に述べた矛盾も、數が、それ それらを素材として成立している――と考えていたのであり、<萬物は敷である〉というのは、言葉通 諸物が質際に敷から構成されている――ちようどミレトス學派における始源(doxn)としての水や火な

從つて、このような形式の敷論における敷は、絶えす闘形と相即して考えられるものであるから、單位の一は、一定 その意味では、 ろう。上に述べた、 學的數〉 ぬののエカアマはなら ぬれのエーóς)とは異つた、 そのような抽象を 經ぬもつと 具體的な數が、 それの發見者たる 彼らの方に作用し返して、 觀念が想像以上に素樸であつたろうことは、上のような彼らの研究方法の特色と相まつて、思うに、 ずつと後までこの派のうちで受け継がれていつたことに、想いを馳せよう。この、研究開始の時期が非常に古く、 づ想い起そう。そしてその數學研究において、小石様のものを平面に排列することによつて研究するという方法が、 くその様相を變えてくるのではないか。われわれは、學派の創始者ピュタゴラスが前六世紀の人であつたことを、 ものである。 な概念上の數である。アリストテレスがピュタゴラス派を批判したとき、彼の持つていた數觀もまたわ タゴラス派の數觀の矛盾を感じたとき、 われわれは一先づここで立ち止つて、敷に闘する上のわれわれの疑問を吟味してみよう。 しかしながら、もし彼らピュタゴラス派の敷觀がわれわれのと異つていたら、どうであろう。 先程とは逆に、幾何學化された敷論(すなわち、圖形化されたという意味で)とも言えるであろう。 すなわち、 敷の研究に對する彼ら特有の方法は、言うまでもなく、敷を絶えず空間的に考えることであり、 彼らの數學研究の結果發見された〈諸物のうちにおける數の支配〉という事質が、 われわれが暗獣のうちに 持つていた敷觀は、 今日人々が 懐いている抽 われわれの考えるような 抽象的な數(アリストテレスのいわゆる 考えられていたのであ われわれが、 次のことを促進 れわれと同 問題は全 ピュ 黎的

ápxeい)ものであることは自明である。ピュタゴラス派の考える世界は、このような一の集合によつて構成される不 わけである。このような一よりなる彼らのヘ數ンが、プラトンの考えた超越的な數と異つて、諸物に內在する(evon. をもなし(すなわち、この端緒をなす一を、へ最初の一、ヨpのrox ex〉とアリストテレスは呼んでいる)、これから多を て彼らの説くところによれば、この世界は〈不可分の大きさ〉から構成される不連續な世界であるという こ と に かもこの一は大きさをもつ一であるからして、それは〈不可分の大きさ〉(ǔroハov ハéreθor)のものとなる。 連續な世界なのである。ここで、一は單位である以上、いわゆる<不可分のもの>であることは言うまでもない。し 數〉と〈物體的數〉とが別々に考えられたものでなく、雨方を未分の狀態において含んでいるのである。すなわち、彼 この點と關連して、 宇宙の構成要素をなす言わば物體的なもの(アリストテレスのいわゆるへ物體的數〉omlaticon apillión)であり、 含む宇宙が出來上つていつた、と考えたのである。言うまでもなく、單位一の、この場合に考えられている性質は、 の位置をもつた一(Movàc ěxovau Ośaw)と考えられ、〈點〉と等置されるであろう。この単位一に等置される點 い。しかも、數はすべて單位一の集合體として、單位一から構成されているように、この一はまた、宇宙生成の端 極限として零に考えられるものでなく、何らかの大きさをもつものとして考えられていたことは言う まで も いては、何らかの大きさを持ち空間的に位置する一として、物體の構成要素をなすごとき一が考えられていた アリストテレスも 人大きさをもつた一〉 とはつきり言つている。 從つて彼らの敷は、 ts.

はなくとも、空間的な〈大きさ〉という要素が加りうるものではない。 ものであつたが、敷學的に整數の單位としての一そのものを考えれば、それがへ不可分なもの〉であることに聞達 彼らが、自然界の原理として、單位一をもつてきたのは籔學からであつた。なるほど、彼らの考えた一は돛機な 彼らの考え出したこの一がいろいろな矛盾を含んでいることは、 彼らによつて一が點に等置されたの はよい 以上の考察からしても、 明らか であろ

る

HÍ

『ソクラテス期のギリシア哲學における<不可分なもの>

た る。この數學的本質という點は、後の原子論と較べるとき、非常に明らかになるであろう。 として彼らの<一>を使つていたということになる。ところで、「敷學的なものと自然哲學的なものとの混在」と言 態にあつたということである。彼らの側からいえば、その混在・矛盾を意識せず問題にせぬまゝに、彼らの哲學の ある以上、 至つては、 つた方がよいかもしれない。なぜなら、彼らの自然哲學は、その本質においては、あくまでも數學的であるからであ つたが、むしろ、敷學的なものへの自然哲學的なものの混入、自然哲學的なものによる數學的なものの混濁化、と言 の自然哲學に由來した。これは、上述の彼ら特有の研究方法に由ることもさることながら、數を自然哲學的 せた理論と同一次元においては、自己矛盾の概念である。しかし、彼らの一が大きさを持つに至つた必然性は、 の背後に考えられる點である。かかる一(=點)が、この世界の構成要素として、何らかの意味で物體的とされるに 無理の結果であろう。すなわち、敷學的なものと自然哲學的なものとが、彼らの<一>のなかに混在し、未分の狀 しかしその場合に考えられた點は(空間的大きさの上で)極限零としてでなく、何らかの(空間的)大きさがそ **理論的には無限分割は避けられぬはずである。從つて〈不可分の大きさ〉というのは、無限分割を成立さ** 純粋に數學的な一からは全く離反してしまう。一がこの世界の諸物の構成要素として大きさをもつもので 彼ら

# 註

- 1 <不可分なもの>(àropov)という言葉は、à-ropov、すなわち切断(-ropov<répusiv) の否定 (α<u>-</u>)
- 2 用いている。 例えば、ピュタゴラス學派の中心思想を述べる個所 (Met. 1083 b 13) で、ἄτομα μεγέθη (不可分な大きさ) という表現を
- (3) 掤稿「ゼノン―否定の精神」(西洋古典學研究Ⅲ)を受照されたい。
- (母) Arist. apud Apollon. mir. 6. (海灣)

Procl. in Eucl. 65, 11.(後者)

5 ス ('ApXorag') を中心とする學派の人々に全く属するものであつて、 それ以前のピコ 彼の著 Plato und die sogenannten Pythagoreer の論旨によれば、ビュタゴラス學派の數學研究は、 Ŋ ゴラス派に對して 四位 のアルキ

性格を彼は拒否しようとするのである。(cf. S. 64-92)

 $\widehat{6}$ 三角数は、・・・・の如きもの。グノーモンは、 がんらい大工などが用いる曲尺のことで、 この形に點を排列した

- | . | . | . | の如きものである。
- (r) Arist. Met. 1092 b 10-13. cf. Burnet, Early Greek Philosophy, p. 100, n. 1.
- (8)「この考えは、エウクレイデスによつて興えられた數の定義、すなわち<一の集合攝>(tó ěx μονάδων συγχείμενον zðōlog) に反映している」——Cherniss, Aristotle's Criticism of Presocratic Philosophy, p. 387
- 9 Arist, Met. 985 b 23-986 a 3. なお、この外、Met. 989 b 33-990 a 5, 1090 a 20-25 鈴参照。
- (2) Arist. Met. 989 b 29-34.
- (11) 例えば、Met. 1083 b 8ff.
- 12 ろである。 この點は、アリストテレスが、そのピコタゴラス學派敍說において、彼らの根本思想として、終始繰り返し述べているとこ
- 13 cf. Burnet, op. cit. p. 290; Ross, Aristotle's Metaphysics, II. p. 346.
- (4) Met. 1080 b 20.
- 15 アリストテレスは、感覚されるもの=敷、とはつきり言つている。Met. 1080 b 2-17, 1083 b 11, 1091 b 18.
- (f) Arist. Met. 1090a 20-25.
- (a) cf. Cherniss, op. cit. p. 39-43.

\_

自然哲學に深甚の影響を與えたものである。彼はその哲學詩を書くに當り、否定さるべき哲學として、何よりもピュ 紀元前五世紀の初期に現れたエレア學派の創始者パルメニデス(Пармендус)の哲學は、 それまでのイオニアの 前ソクラテス期のギリシア哲學における<不可分なもの>

き6と)〉とに對して、 て、真に存在するものは唯一の永遠(不生不滅)・不動・不變・均質でなければならない、とする。從つて彼にとつ ものは、それに對して、內容の充質した物體であるという根本觀が加わる。空虚な空間の存在を否定することによつ **理を展開した彼の哲學は、それまでのギリシア自然哲學に決定的な作用を及ぼした。すなわち、同一律を嚴守するこ** ということもなく、やがてゼノンの登場に至るのである。その意味で、パルメニデス哲學の出現そのものは、 の諸哲學も、 ごとも知ることなき人間の迷妄>であり、 質在性のないものとなる。 争し合つたようである。 それによつてピュタゴラス學派は破壞的影響を被つて消滅したわけではなく、同じ南イタリアに兩者並存して互に論 タゴラス派のそれを絶えず意識し、それを單なる人間の憶見迷妄であると論難していたもののようであるが、 一元論的見地に立つて、この世界の始源を求め、それからこの世界の生滅變化と雜多とを説明しようとしたイオニア んであるが、この世界の存在が――それが現にあるがまゝの姿において――否定されれば、 タゴラス派の哲學と何ら關係するものではない。しかし感覺的經驗によつて動かされず、塑性に從つて、嚴密な論 自然哲學の延長線上にあるものではあるが、しかし他面、 充質せる物體として存在するもの、人在らねもの〉=卒虚な空間というふうに等置することによつて、なおイオニ 自然哲學の對象となるこの世界――それは 恒常性なく、 不斷に生滅變化する 雑多の世界である―― 經驗事質の上に踏まえた自然哲學とは異質的な、 へ在るものは在り、在らぬものは在らず〉と主張し、 へ在るもの ( rò 'óν)〉とへ在らぬもの ( rò ハウ 彼の説く論理を犯すことによつて、否定されなければならなくなる。彼の存在の論理は、 彼の言うように、〈人間の單なる憶見〉となつて、その學問的意義を否定されてしまう。 論理的に徹底した考察を加える。この場合、在らぬものは〈空虚な空間(κενδν)〉であり、在る しかもその間、ピュクゴラス派は、エレア派哲學に影響されて、自己の根本思想を改變する 形而上學となした。 感覺經驗から斷絕した徹底的なその論理主義は 彼の哲學が a-kosmism と時に 呼ばれるゆえ 從つて、 彼の哲學がそれまでの自然 自然哲學の據り所は失わ へ在るもの〉 從つて、 は 直接ピ へ何

ま自然學的な難問を敍べる結果になつているので、彼らについて少しく語ることは、おそらく適切なことであろう。 らし出したところに、 パルメニデスの自然哲學的な 意義があるわけである。 アリストテレスがその自然學の 方向が、共通の基點を提供していたからであつて、 この 人在るもの〉 を、 異にし五に異質的なものが、 哲學に影響を與えたことは つまり、その考察は、 おいて、「しかしながら、彼ら(エレア派の人々)は、(生滅變化常なき)自然について説いてはいないが、たまた 哲學的興味のあることだからである。」と言つているのは、以上の事柄を 意味しているものと どうして交りえたかといえば、上に述べたような へ在るもの〉 に闘する彼の考え方の いわば次元を異にするものが 自然哲學に切り込んで來た 形である。 論理というそれまでとはまた別 このように次元を の光で照 頭初

ことによつて、明確にした者はゼノンである。(も) 學派の〈不可分なもの〉へと焦點を合せ、その何奖の規模を縮少するとともに、その問題點を、一つところに凝縮する このパルメニデスの論理とそれまでの自然哲學との衝突という闘式を、 われわれが今問題にしているピュ タゴラス

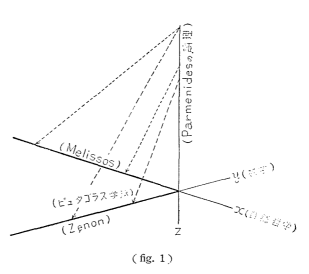
思われる。

要が生じてくる。 數學的な本質をもつピュタゴラス派の哲學を攻撃するためには、パルメニデスの存在の論理という第三のもの----そ その根本において、より數學的であるから)と考えられよう。ところで、パルメニデス哲學の擁護者ゼノンが、この 敵ピュ の立場ということになる。 れは前二者とはまた別の異質的なものであるから、z軸によつて表わされる、としてみよう――を敷學に飜譯する必 x軸とy軸とによつて 作られた平面に當る (それも、よりy軸に寄つた部分に當る――なぜなら、 説明の便宜上、三次元を表すx軸・y軸・z軸を考え、x軸は自然哲學、y軸は數學としてみる。さてゼノンの論 タゴラス學派の哲學は、 すなわち、 このY軸の部分に沿つて、彼らピュタゴラス派の立場 ピュタゴラス派に立向つたゼノンの論は、 數學的なものと自然哲學的なものとの複合體であるからして、この圖式にお x軸を投影したy軸 すなわち、 (太線で書かれた部 へこの世界は、 彼らの哲學は、 いては

れる

(fig. 2)。この無限分割の上に立つて、ピュタゴラス派の一を考えてみると、それは、不可分なものゆえ、

かか



の 、 i) に分割される。 えてみるとき、凡そ大きさをもつたものは、理論的には、 な時空舰を出發點となして、 彼のいわゆる運動論第三と第四にあつては、始めからこのよう ぞれ位置を異にしつゝ連續する)點の集合によつて表される。 の ゆる otalertun である。從つて、彼の論において前提されて 大きさをもつ物體的な單位一の集合によつて構成される不連續 いる多はすべて、單位一の倍數として考えられてい るの で あ な多の世界である。從つてこの世界の構成要素は、大きさをも の内含する矛盾を衝くのが、彼の論であつた。これが彼のい し、そこから彼らを二律排反に落し入れることによつて、彼ら つた(不可分の)一(=點)である〉という立場 線 である。 時間は、単位時間である瞬間の集合によつて構成されたも ||--廣くは、空間 從つて運動は、各々の單位時間に對應する(それ 例えば、線分は無限に分割されていくと考えら ――は點の集合によつて構成されたも 論を進めている。 しかし謎つて考 ---を前提と 無限

すなわち、

ゼノンの無限分割論

運



M3 --- B  $M_2$ M, Á (fig. 2) 限 存在しない(もちろん、パルメニデスの言う存在)からである。このことは、 單位一と等置されている點を考えてみても同様である。 存在しなくなる。 ように大きさの零なものから構成されている、ということになるから、この世界そのものが V) されない。 ての點は零であるから、 もの、 一分割されなければならないが、 よれば、 タゴラス でなければならない。この見方に從えば、 凡そ大きさをもつたものは 派 しかし、 いが用い なぜなら、 る 無限分割の極限において考えるという今述べた方向に進む限 へ構成要素としての單位一>の單位性、 か」る零である點から、 彼自身も言つている如く、凡そ大きさのないもの 無限分割の極 ―よしんばそれがいかほど微少であろうとも! 限 は ピュタゴラス派の主張する世界は、この 定の長さ(大きさ)をもつた線分は構成 理論的には、 線分を無限分割した場合の すなわち、 特 つまり大きさをもた 彼らによつて は

無であり、

9

彼らピ

極

限とし

それ みち、 彼らの な量觀をもつ彼らの數學である。、問題は、彼らのこの〈不可分なもの〉 い くまでも主張すれば、大きさをもつている以上、 在價値は失つてしまう。 の上では保持される。 また、 か の概念であり、 彼らにとつては逃れる道はないのである。そしてこのような竣小路に瞳ち入つた原因はといえば、彼ら特有の この世界 以 に Ĺ の事 の構成單位とされる限り、 おける自然哲學的原理としての性格、 が柄を一 それによつてこの世界を構成する彼らの自然哲學であり、 しかし事質にお 從つて彼らの哲學のうちにおけるそれの本來の存在價値が奪われることになる。 切無視して、 いては、 無限分割の極限に、 存在するいかなるものも、 それは零に歸するのであるから、 無限分割を避けられないから、 すなわち、 なお彼らの主張する如き大きさをもつものを考えれ ある大きさをもつた物體的なものという性格、 無限大(a×8)とならなければならない。 彼らの立場に即して、より數學的に言え その單位性は失われなければならな さらには、その根底をなすこのよう へこの世界の構成要素〉としての存 不可分性 他方、 は どの この 應形

言うまでもない。 定的なものであつたから、 問題にしたからだ、ということになる。もちろん、先程にも述べた如く、パルメニデスの論理は自然哲學に對して決 數學的なものと自然哲學的なものとの複合、にあるわけである。こうした矛盾が、今やゼノンの論によつて白日の下 ば、〈不可分の大きさ〉――の概念と、それの集合としての量ないし世界を考える考え方、さらには、彼らにおける  $\mathcal{V}$ 0 に曝らされたのである。從つて、彼以後の自然哲學者たちのうち、ゼノンを問題にする者である限り、その者は、こ への顧慮を示さない者が現れたとすれば、それは、その者が直接にはこの問題を問題として意識せず、別のことを 無限分割と不可分なものとの關係に對して、何らかの態度を示さなければならないはずである。 へ別のこと>と言つても、このパルメニデスの提起した問題に風するものであることは、 從つて、もしゼノ

彼以後の自然哲學者たちは、 それを彼の風するエレア派の立場から批判し、解明していくというやり方であり、この點をさきの第一圙 えれば、 ct. スの論理は、 いて、より自然哲學的な線に沿つて、變化・空虚な空間・存在するものの性格等、自然哲學的な問題を取り上げ、 同じエレア派に風し、ゼノンよりも年代的に下るメリッソス(Medicacoc)は、そのパル 2軸を投影した×軸が彼の哲學の本質であるということになろう。從つて、彼の仕事によつて、パルメニデ 自然哲學者たちにとつて、より身近かな、そして彼らに對しより明確な形をとつたのであるからして、 彼メリッソスの所説と何らかの形で對決しなければならなかつた。 メニデ ス哲學展開に に ót. いて考

# 註

- 1 この間 の事情 の事情については、大體レイヴン説に從う(Raven, Pythagoreans and Eleatics)。なお、 についても、 考察しなければならないのであるが、それは他の機宜に寝ることゝする。 ゼノン 後のピコ
- 2 パル 「のことを意味しているのであろう。(Bailey, The Greek Atomists and Epicurus p. 25) メニデスの存在の論理について、ベイリーが"the logical conclusion of the Ionian hypothesis" と言つたのは、
- (∞) Phy. 185 a 17-20

ソクラテ

ス期のギリシア哲學における/不可分なもの/

 $\frac{2}{4}$ 識していた音が、 ゼノンの論が、 ピュタゴラス派であつたことについては、抽稿「ゼノン―否定の精神」に觸れている。 結果的には、最範な影響力をもつたことは言うまでもないが、彼自身が、論破すべき論敵として、

四

- 5 ) 彼の運動論の第三は、いわゆる八飛矢論V、第四はいわゆる<競売場論>である。これらの内容については、Lee, Zeno of Eleaを参照されたい。
- (6) もし存在が多であれば、それは無限大であると共に無限少であるという主旨の論である。 の断片が現存している。なお、詳しい内容については、上弱のリーの著書を見られたい。 この論には、 彼自身の書いたもの
- (7) 第一は、いわゆる<二分割論>、すなわち、線分の無限二分割による中點の無限数から運動の不可能を說くもの。 いわゆる△アキレス論>で、足の速いアキレスも龜に追いつきえないという論。これらの內容についてもリー書をみられたい。 第二は、

### Ξ

8

fr. 2.

感覺の協同作業によつて成り立つと考える。「さあ、すべての手だてを盡して考察せよ、いかにすれば、ものそれぞ この世界の生滅・變化と多様の存在を、彼らは守らなければならない。すなわち、認識論の上においても、もはや、 φ エレア派のごとく、感覚の認識的價値を全面的に否定することは、許されない。反つて、真の認識は、 は、正にそれを試みたものである。パルメニデスの存在の論理は、その論理的な整合性において絶對的なものである な條件となる。 としての自然哲學を主張する限り、この世界をエレア派の論理から救うこと(σύζειν ςαινόμενον)が、絶對に必要 れ以後の、この世紀の自然哲學者は、自己の立場に立つ限り、つまり、この自然界の質在することを肯定し、その解明 ――こう、少くとも當時の自然哲學者たちは考えた。從つて、エムペドクレスやアナクサゴラスが存在を考えるとき 前節に述べたごとく、エレア派の論理は、紀元前五世紀のギリシア自然哲學に打込まれた破壞的な楔であつた。そ パルメニデスの存在の論理の上に全面的に立つ。しかしそれと共に、他面、感覺によつてわれわれに提示される 世に多元論者と呼ばれるエムペドクレス ('Euxedonkhŷc)、アナクサゴラス ('Avasarópac) の仕事 思惟に對する

(ソクラテス期のギリシア哲學における//不可分なもの)

に n はパルメニデスの哲學と感覺所與との仲介者としての役割を演じたわけである。 し、それをエレア派の論理に卽して説明しようとするのが、彼らの立場である。 うにして、感覺の(所與の というエムペドクレス自身の言葉は、エレア派に抗して、認識への感覺の積極的參加を强調したものである。 の(示す)確かなもの以上に、蟲く(不分明な)聽覺を大事にするな。また、そのほかのいかなる感覺であれ、そこ 認識 が明らかになるかを。視覺をもつているからといつて、聽覺にもまして、それに信をおくな。あるいは、舌(味覺) への通路が開けておれば、それに信をおくことを惜しまず、ものそれぞれが明らかになるしかたで認識せよ。」 **眞理性を、その全面否定から救うことによつて、この世界の多様・變化の存** つまり、 よく言われるように、 在 龙 このよ 背 定

つているという。その限りでは、敷量が彼の世界を支えているわけである。 まぬ單位一から構成されるピュタゴラス派の敷量的世界とは全く異る〈質的世界構成〉を彼は考えるのである。 り上げ、これら四つのもの(四元素)を始源として、それらにバルメニデスの存在の性格を與える。そしてそれらの 造をもつたもの〉と言わなくてはならない。彼の哲學は、かかる量を混じえた質の世界觀として、質的要素を含まぬ う質的にそれぞれ異つたものの上に設定されたものであり、その意味では、彼の世界は、あくまでもへ質的な世界様 ほど、彼にしても、この世界の(質的)多様を説明するために、四元の混合に無數の異つた比を考える。 結合・分離によつて、生滅・變化を說明する仕組である。從つて、質的相違をもたぬ――と言うよりは、質的要素を含 オニア哲學傳來の二組の對立物――温いもの(火)と冷いもの(風)、乾いたもの(土)と濕つたもの(水)――を採 この質的なものに卽し、質的なものを説明の原理とするというしかたでもつて、彼の哲學を構成する。 タゴラス學派や、質的には一元的に絞つている原子論者たちと、他方、質的に無限を主張するアナクサゴラスと エムペ 動 物の骨は火と土と水が4:2:2の割合で混合したものであり、 ドクレスは、感覚の示すこの世界の質的な多彩と變化とに注目する。 血や肉では、それらの割合が3:3:3 しかし、この<量〉の構造も、 しかもそれを説明するに當り、 例えば、 すなわち、イ 四元とい

ば 以前存してもいなかつたものが、生成するとか、何ものかが全く死滅し壞滅し去るとか、このように信ずる者共は。」 た。この生滅の問題は、 が、この箇所に對し、「ここで拒否されているのは、明らかにエムペドクレス説である。その拒否の仕方には、ゼノ 存在する〉と言うのと、何の違いもない。なぜなら、もし存在するものがすべての點で二分割されるものであるなら が互に接觸しているものである〉というふうに言つても、それは、〈存在は一でなく多であり、さらに空虚な空間が は主張する――<全存在は連續した(一つなる)もの(auvexéc)でなく、 部分に分けられ、 その分けられた諸部 の、中間に位するわけで、その意味でもへ不徹底な多元論者〉と呼べるわけである。ところで、エムペドクレスとビュ と言つて、パルメニデスの論理を犯す人々を非難し、 ろで、彼の四元の分離・結合の説も、がんらい、生滅の現象を、パルメニデス哲學に抵觸せずに説明するためであつ く跡付けられない。もともと、<不可分なもの>を原理として、それの數量的な構成によつて世界を考えるという考 えてよいであろう。事質、アナクサゴラスの場合と異り、彼の哲學には、ゼノンの無限分割への反省を示すものは全 レスに、 ンの特徴がある。・・・・この部分の論は、パルメニデスによつて以前提起された諸困難を同避しようとしたエムペドク 成消滅論 (De Generatione et Corruptione)の中の、「ところでこの點に關しては、と──彼ら(エレア派の人々) タゴラス學派とのこの違いは、彼とゼノンとの關係を問題にするとき、なお一層明らかになる。アリストテレ (單位)一は決して存在せず、 從つて多も存在しない。そして全世界は空虚なもの(無)となるから。」 とある エムペドクレスは、年代的にはゼノンとほゞ同時代の人であつたが、仕事の上では、一應先立つていると考 加えられたエレア派の攻撃を表しているように思われる°」というチアーニスの意見は正しいと思う。 そう 全く別の方向をとつていた彼には、そのようなことは、問題として意識されなかつたのでもあろう。 先づ「愚かな者共め。と言うのは、その者共には、遠くまでみとおす叡知が缺けているからだ。 質の問題と共に、彼の問題意識の表にあつたものである。それゆえ、彼はパルメニデスの原 「なぜなら、決して存してもいなかつたものから、何ものかが

艄

ソクラテス期のギリシア哲學における<不可分なもの>

において異つた構造をもつ世界を組立てた、ということになる。このことは、彼がゼノンに先立つたということによ う。ここでは、敷學的な考え方は消え、パルメニデスの論理とイオニア自然哲學との複合體が存する。 うとする彼は、バルメニデスからメリッソスの線(前章第一層の太線のx軸)の延長上にある、と言うべき で 敷衍するという形式)をとつて説明するのである。さて、こうした問題をば、四元素という五に異質的な始源で解こ たこともないことであるから。」という表現形式(すなわち、 生するということは不可能であるし、また、存在するものが消滅し去ることも、質現不可能なことであり、 つて、決定的なものとされたのである。 ルメニデスに直結 し、パルメニデスの哲學を自己の哲學の出簽點として、ピュ タゴラス學派とはいわば異つた次元 生滅との關連において、 パルメニデスの存在 つまり、 彼は あろ 龙

スにおいて强調されたこの原理は、アナクサゴラスの哲學を貫いている一大脊骨である。彼の思索は終始この力に推 いう原理、つまり、生滅・變化に卽して言えば、〈何ものも無から生ずるものでない〉という原理である。 よう。」という反省となつて現れる。この反間の底にある考えは、例の へあるものはあり、 の生理學の發達とそれへの關心とに影響されて、「髪でないものから髮が、肉でないものから肉が、どうして生じえ 稱は正しいものであろう。」と。そしてこの生滅・變化の問題は、すでにエムペドクレスにも顯著に現れている當時 らである。かくして、生成を混合(συπτέστεσθαι)、消滅を分離(διακρίνεσθαι)と彼らが名付けるならば、その く消滅するのでもない。 それは、(現に)存在するものが五に 混合したり、 あるいはまた、 シア人たちは、 の世界の生滅 この章の始めにすでに述べた。 ではアナクサゴラスはどうであるか。 ・ 變化の問題に 卽して行う。 すなわち、 パルメニデスの論理はまづ、 生成と消滅とについて、 正しい考え方をしていない。 しかし、 彼が、存在に關するパルメニデスの論理を、 その基盤に立つての展開を、 なぜなら、 彼もまたイオニア自然哲學の傳統に沿い、こ いかなるものも、 次のごとき表現をとる。 彼の思索の基盤にしたことは、 あらぬものはあらず〉と 分離したりするのだか 生成するのでな メリッ ーギリ

しかし、この豫感は果して事質通りであろうか。この點は、ゼノンの無限分割に對する彼の態度が問題になるとき、 うな彼の發言をも考え合せると、上述の豫感はなお一層强まり、彼の種子は原子に相當するもののように思われる。 ことを述べたものであるが、その底には、この世界の本質を目にみえない微少子とみる考え方が働いている。このよ れ(ǒdic tôr àðýlær tá qairó/kera)」という彼の言葉は、感覺經驗に即し、 異にするものであるからして、その意味で、この世界は質的に無限な種子の構成物ということになる。こう見てくる の世に存在する限りの、あらゆる種類のものの種子が存在するのである。これら種子は、言うまでもなく、五に質を の無數に種類を異にする諸物の質在を信ずる。さもなければ、パンからパンでない肉が生じたり、 る。この極微のものが、彼の言う〈種子(oπép.tu)〉である。つまり、パンにしろ、肉にしろ、空氣にしろ、凡そこ 近に變化し、生滅するのをみて、これらの現象の存在を肯定し、それを説明するために、凡そこの世に存在ずる限 進され、この原理に排反しないように組立てられたと言えよう。彼は、この世界に諸物が多種多様存在し、それらが アナクサゴラスの哲學は、何か原子論の方向を示しているもののごとくである。「現象は目にみえないものの現 從つて、パンの中には、始めから肉や血が、極微の形で存在している、と考えなければならなくなる わ と見なさなければならないが、これは、ないものがあることになるのであつて、正に上述の原理を犯すものであ それの明證の下に思惟を進めるべき 血が生じた りす

ものを考えれば、――またパンを例に擧げれば、一片のパンの中には、パンのスペルマを始めとして、肉や血や骨の παντὸς McQqu)」という原理が成立する。從つて、この原理は、先の〈何ものも無から生ぜず〉という原理の、アナ 彼の哲學において、直接に働きかけそれを動かす力となつているのである。この原理に從つて、この世界に存在する クサゴラス的具體化と言えるであろう。そしてこのへすべてのもののうちに、すべてのものがある〉という原 さて、上のパンの場合の反省を一般化すれば、「すべてのものには、すべてのものの部分が内在している(されない) 明らかにされるであろう。

|ソクラテス期のギリシア哲學における<不可分なもの>

その中にあるパンのスペルマが、その中に並存している他のスペルマに對して、數の上で最も優位を占めているから であつて、ピュタゴラス派の<一>の如く、この世界の構成要素というものではない。すなわち、 であろうとも、 がある〉という原理を守るものでなければならない。すなわち、凡そ存在するもののうちには、それがいかほど微少 る」という。從つて、存在するものはすべて、無限分割を受けながら、しかもへすべてのもののうちにすべてのもの て、アナクサゴラスは無限分割を許容し、「小さなものの極限というものはなく、いつでもより小さなものが存在す である。また攝取されたバンがよく血肉化されるのは、パンの中に、血や肉のスペルマがパンのスペルマに次いで數(音) 滅變化が説明されるのである。ところで、この構造にゼノンの無限分割が加えられたら、どうなるか。 物理的に混合している複合體>である、とみなされるわけである。そして、スペルマのこの混合と分離とによつて生 類に從つて、それぞれの異つた性質をとるが、こうした種類の別なく、それらはへありとあらゆる種類のスペル 多く存しているからである、と考える。すなわち、存在するものはすべて、その中に最も數多く存するスペルマの種 スペルマ、さらには、ありとあらゆるスペルマが存在しているのであつて、この一片のパンがパンとしてあるのは、 常にあらゆる種類のスペルマが含まれている。スペルマは、存在するものを分析した結果現れるもの んマを

【アナクサゴラス・・・・ 世界 『宮哲』→スペルマ{ピュ タゴラス派・・・ 〈一〉 (総合) →世界

ム的な考え方とは正反對の考え方をしたのである。スペルマは質の連續體である。それは、条間的に無限分割されて たとすれば、アナクサゴラスもまたゼノンのバラドクスに墮ち入らなければならなかつたであろう。 かし、かりに、スペルマが〈不可分なもの〉であり、單位としてのそれから世界が構成されるというふうに、逆に考え というわけでおる。從つて、スペルマも無限分割されるものであり、<不可分の大きさ>のものではありえない。し 何の影響も受けない。アナクサゴラスは質の連續體という方向をとることによつて、ゼノンの追求を逃れた形で

が、アナクサゴラスの反アトム的考え方が、これによつて明らかにされていることは確かである。 意味を見出して、彼に微分の考え方の源を求めようとするのはフランクである。彼の解釋にはいろいろ問題もあろう よそ非アトム的な哲學をつくらすに至つた。無限分割を許容するこの反へ不可分なもの〉の考え方に、それの數學的 ドクスと關係をもつた。ゼノンの論理への反省は、アナクサゴラスをピュタゴラス派とは正反對の方向に向わ ある。言うまでもなく、ゼノンの世界は、量の世界である。ピュタゴラス派は、その量の世界ゆえに、ゼノンのパラ

スは、意識的に反へ不可分なもの〉の考え方をしたからである。 く一線である。なぜなら、エムペドクレスは、無限分割と不可分なものとの問題を意識しなかつたが、アナクサゴラ 以上の考察は、 この系列は、 パルメニデス→エムペドクレス→(ゼノン)→アナクサゴラスという 序列を示すことになる。 〈不可分なもの〉を考える考え方とは正反對の方向に走る一線であり、それからますます離れてい

# / No. 1

- (1) 例えば、Empedokles, fr. 11, 12, 13; Anaxagoras, fr.
- (≈) fr. 4, 9-13.
- (∞) fr. 98
- 4 この"the half-hearted pluralist"という評言は、 られている (Bailey, op. cit. p. サゴラスの無限の(種類の)始源を指定する説との中間 ベイリーによつて、別の關係 に依して、 彼は火・風 水 ・上の四元を考えたこと――において川 すなわち、ミレトス的一元論とアナ
- (15) 325 a
- 6 and Passing-away, p. 161)。 バーネットは、 が、多の存在と生虚な空間(ピュゴラス派にあつては「氣息」に等しい)の存在を主張する説の方が、ピュタゴラス派の説が、多の存在と生虚な空間(ピュゴラス派にあつては「気管 Cherniss, op. cit. p. 95 n. 401. なお、ジョアキュもチャーニスと同意見である(Joachim, Aristotle on Coming-to-be 問題のゼノンから反驳されている説はエムペドクレス説であろう。 エムペドクレス説とせず、 ピュタゴラス派の説としている (op. cit. p. 334)

前ソクラテス期のギリシア哲學における<不可分なもの>

- (r) cf. Burnet, op. cit. p. 314, n.
- (8) fr. 11.
- (9) fr. 12. (10) fr. 17.
- (1) fr. 10,
- fr. 1. "ούδαρὰ ὰν γένοιτο οὐδὲν ἐκ μηδενός."
- (14) fr. 21 a (15) fr. 11.

 $\widehat{13}$   $\widehat{12}$ 

fr. 4

- 17 16 ff. 12. ff. 3.
- 哲學の中にあつたのではない。しかし彼の擴張解釋の方向は開遠つてはいないであろう。 Frank, op. cit. S. 47f. 彼の説は擴張解釋というべきもので、彼によつて說かれているものがそのまゝアナクサ ゴラスの

## 四

それぞれ、(パルメニデスの主張する)一つなる存在と同じ性質のものでなければならない。」と結んでいる。この断 片が果して、バーネットの言うように、メリッソスのアナクサゴラス批判であるかどうか、は論外にするとしても(ご) ともかく、それが、エレア派の存在の論理に立ちながら存在の多と生滅變化とを何とかして驇明しようとする者に、 い假定であるが、それでも「もし存在が多であるならば(——こう强いて假定するならば)、 これら 存在するものは ら、パルメニデスの主張する存在の性格が真なることを證していく。そして、エレア派の立場ではもちろん許されな レア派のメリッソスの厨片中に、 次のようなものがある。 すなわち、 感覺の信倚するにたらぬことを 衝きなが きさをもつたものを、單位と考えなければならないが、そのために、無限分割を喰い止める<不可分なもの> このゼノンの無限分割に對して何らかの對抗策を考えなければならない。零への消滅を逃れるためには、 その極限 ていると考えるならば、例のゼノンのバラドクスは逃れられない。ゼノンの無限分割において、分割されたもの て、存在が無限に分割されるとき、ピュタゴラス派の考え方に即して、この世界が何か第極の存在單位から構成され も、明らかである。その上、アリストテレスが原子論成立の事情を敍說している有名な個所で、 豫示しているとも言えよう。なぜなら、多なる存在はそれぞれ不生不滅不可分の充質體(もちろん、パル は加わる。最初にあげたメリッソスの指針と、この自然學的要素との結合は、彼における原子論の成立を、 こういう古代の傳承が存しているが、その存在そのものが――傳承の史質性はともあれ――彼の哲學の根本性格を暗 しめるものの一つとして、前輩に引用したゼノンのエムペドクレス反駁を撃げているが、これは、アリストテレス自 る。ゼノンとの對決の事質は、彼の哲學そのものが、この對決に對する彼の明白な解答になつていることか 主張する意味での)と考えられるからである。しかし、彼における原子論は、ゼノンとの對決によつて明確 るところである。それに、彼自身メリッソスの弟子であつたとか、エレア派の一員で、ゼノレの数えを受けたとか、 その極限性・不可分性と矛盾しなければならない。レウキッポスは、ピュタゴラス派的考え方の方向をとる以上、 〈ゼノンの無限分割〉への反省を原子論成立の前提として 考えていたことを 示すものである。 において寄とならねばならず、零を避けるために、何らかの大きさを考えれば、 このエレア派的要素に、 彼の出生地ミレトスが象徴する自然學的傾向とそれへの素質とが、 またしても無限分割が成立 その成立な必然的 ゼノン 彼にお 何らか メニデス な形 に総

か考えられないであろうか。理論的には、凡そ大きさをもつたものは、必然的に無限分割されなければならない。例

iii

ソクラテス期

05

ギリシア哲學における人不可分なもの〉

にして確立したか、ということである。この問いに對する答は、原子の性質に對する彼の考え方を吟味することによ ある。では、どのようにしてそれを喰い止めたのか、すなわち、何らかの大きさをもつ原子の不可分性を、 かし、ゼノンの世界(ア)軸に止る限りそれを阻止しえないから、それとは全く異る自然學の立場から阻止したので をなすがまゝに許したのとは正反對に、<不可分なもの>を措定して、無限分割を阻止するという方向をとつた。し 的傾向と素質とが、大きた意味をもつてくるのである。彼は、アナタサゴラスが量から質の世界に逃れて、 軸に立つことであり、ここから懸案の解答を求めるのでなければなるまい。ここにおいて、先に觸れた彼の自然哲學 たものと考えながらも、バルメニデスの存在の論理に立つ彼に残された道は、〈第二章第一圖の〉と軸を捨てゝ、 えば、線分は無数の點に無限分割される。(空間的)大きさという數量の世界の内に止る限り、ピュタゴラス派 した矛盾が示すように、 ゼノンの袋小路からは逃れえない。ピュタゴラス派と同じく、この世界を單位から構成され 無風. の犯

空間を含まれバルメニデス的元質體だから、その意味で<br />
へ部分をもたぬもの>と考えるのである。なるほど、 從つて無ではないか。しかし、ここでも彼は全く自然學的觀點に立つて、アトムは部分に分割されるに必要な空虚な であるが、<部分をもたねもの>とは何か。部分を持たなければ、ゼノンの論によれば、それは零の大きさであり、 きないものであり、その意味で部分をもたぬものなのである。 このような 自然學的な 意味において、 は大きさをもつ以上、理論的には分割されよう。しかし、實際に存在する物體として、その內部構造は部分に分割で える。アトムは、もともと和常程度の分割を經た後に始めて結果したものであるからして、〈微小〉であるのは當然 アトムが<不可分なもの>であるゆえんは、それが「微小で部分をもたぬもの(deepis)」だからである、と彼は将アトムが<不可分なもの>であるのである。と彼は将 不可分性を獲得するのである。このことは、アトムが内部純化をもたず、不生不滅であると考えられることに連 ŀ anideta とは、このことである。さらに、アトムのこの anideta に闘連して、アトムが アトム へ内容の緻 は單位 アトム

四四

に關連して出てきたことではあるが、アトムの重さが考えられるに至つたことそのことが、 の獲得が、ゼノンのパラドクスを克服した原因をなすのである。〈不可分の物體〉としてのアトムの本質に闘する考 に變りはない。しかし、その本領は〈不可分の物體〉(ǎτo/tov ơà.'a)と呼ばるべきものである。この純粋な〈物體〉 の〉、すなわち、ピュタゴラス派の<一〉のごとく、その本質において數學的であるのとは異り、自然學的原理として アトムが、 なもの ( vaյ τόν ) 〉であることが主張され、さらに、 <物體性>を確立するのである。彼のアトムも、大きさをもつものであるからして、<不可分の大きさ>のものである 延長していつたところに、アトムの〈重さ〉の問題が出てくる。 内部變化を受付けぬような緻密な(――つまり、上述のごとき意味で部分をもたぬ)光質體であることを 彼のアトムは、 エレア派の存在の論典を基盤にしつゝ、今や、 へ光質體〉(πυκνόν, πληρες)とも言はれたのである。 もちろん、この問題は、 自然學的原理としてのへ不可分なも アトムの物體性を示 ブ ŕ 2, 0) 運 の問題 して

ゴ 約 を可能なものとするために、それに必要な空虚な空間の存在を、 化 あると考えたのである。すると、彼によつて考えられた世界とは、空虚な空間を場に、 しく存在するものであると考える。つまり、空虚な空間は、その中で光質體が存在し運動しうるごとき一種の存在 非存在 ラス派の世界麲と、構造を一つにするものである。たゞその間には、エムペドクレスによつて空氣が一物質である の世界ということになり、それは、 光質體、空虚な空間=非存在というパルメニデス以來の傳統的な考え方を改變し、 の基礎をなす(と彼によつてみなされる)アトムの空間的運動の問題を大きなものとする。かくして、彼は、 へ不可分の物體〉の確立は、彼における自然學的要素が成しとげたものであるが、この要素は當然、 (ハッグン)において否定される存在 無限の氣息 (πνεῦ/ια) を背景に不可分の大きさの ヘーン が多數存在したピュタ (w)は、光質體としての存在であつて、廣くは光質體も空虚な空間も等 整合的に説明しなければならない。 存在を廣く解して、 無數のアトムが存在する不連 すなわち、 容虚な空間 存在 運 動

に、アトム論は、數學を自然學の方に融合させたと言うべきであろう。 ð:αθtrή) とによつて説明されるのであり、この點はアナクサゴラスの質觀とは 正反對であつて、 形・量という數學 的側面をもつたものとして、ピュタゴラス派に直接連るものである。しかしこれはあくまでも一側面であつて、アト 世界の諸物の多種多様と生滅變化とは、これら形を異にするアトムの結合の位置(0セσエス、 τροπή)と順序(τάξエス、 う。しかし、彼の無數のアトムは質的にはすべて同一であり、各種のアトムはたゞ形を異にするのみであつて、この る。すなわち、彼は、その世界構造の根本圖式において、ピュタゴラス派に通じ、それを純化展開したものと言えよ の物體〉に換えられた。かくしてレウキッポスの原子論は、 自然哲學として、 全く純粋な 形をとるに 至つたのであ ことが發見されたため、氣息(=案氣)は室虚な室間に置き換えられた。そして他方、大きさをもつた一は の本體は物體性にあると言わねばなるまい。その意味で、ピュタゴラス派が自然學を數學に融合させたのとは反對 へ不可分

あろう。 によつて、全領域に互る組織化と完成化がなされた。まことに、それはギリシア精神の一精華をなす、と言うべきで つた、と言わなければなるまい。ミレトスに始つたギリシアの自然哲學は、その完成の一頂點として、またしてもミ は、自然哲學としての大きな完成であり純化である。そしてこの發展を絶えず動かした第一のものはゼノンの論であ レトスの人(レウキッポス)を持つたのである。レウキッポスの原子論哲學は、彼に綴くデモクリトス(Δημόκριτος) と言わなければならない。しかし、その單位をなすアトムが、〈不可分の大きさ〉から〈不可分の物體〉に至つたの トムを單位として構成される不連續の世界を考える點で、原子論者は確かにピュタゴラス派の直系の子孫である

註

- (1) fr. 8
- (c1) op. cit. p. 328.
- (c) Tzetz. Chil. II 980 (D. 67, A 5); D. L. IX 30 (1

前ソクラテス期のギリシア哲學における人不可分なもの>

- (→) De gen. corr. 324 b 35
- る<イデア>という言葉でアト 後にも述べるごとく、アトム論そのものはピュタゴラス派哲學と同一作格のものであるが、 | Aが呼ばれたことについては、Burnet, op. cit. p. 336 n. 5 と登屋されたい。 なお、ピュタゴ ラ ス 1= ili
- (ω) Simp. Phys. p. 925, 10
- (17) Simp. op. cit. p. 36, 1
- $(\infty)$  Simp. op. cit. p. 28, 4.
- chap. Il Epicurus て、ギリシア結構そのものの科學性に消し、否定的態度をとつている。しかし、自然哲學の考究そのものを目的とせず コーンフォードは、ギリシアの原子論の順階としてエピクロスの哲學を築げ、この哲學における非科學能を読くことによ の手段として自然哲學を考える古代末期のエピクロスを、ギリシア原子論の預點となすこと自身、問題があると思う。 ギリシア特種の科學性の缺分を引き出す彼の論法をのものも首背し難いものがある。(Cornford, Principium Sapientiae,

言葉を敢て使用するに至つた動後である。 ことにこの小論のごとく、問題のこの期の諸哲學の流れの裡に八不可分なものVを軸としたそれの連續的な變化・展開・反應 内容そのものの觀點からすれば、この問題を含む、そして使い古された呼痛も、一胞の妥當性は持ちするのではなかろうか。 別の問題意識と採得をもつた哲學(いわゆる「アテナイの哲學」と呼ばれるもの)が始まるのである。この觀點から、つまり、 **その成果としての背景は、大きくみれば、一つの連鎖した流れであり、それに對して、ソフィストたち、ソクラテスからは、** 塩▽の項二○頁)、チアーニス(上記書、序文一四頁)等も指摘するところである。しかし願つて、その問題意識、解答方法、 に消して、『前ソカラテス期』といふ言葉を使うのは不同當であり、この點は用中教授(哲學研究入門、古代哲學人プラトン 人々、ことにデモクリトスはソクラテスと重なる――いな、その活動は、彼ソクラテス以後にも及ぶのである。從つて、それ たい。この期の哲學者たちは、イオニア、イタリアを謙妄としたギリシア哲學の最初の擔手である。時代的には、その末期 「前ソクラテス別」というおかしな言葉が、pre-Socratic, vorsokratisch, pré-socratique の直譯であることを、 相を考察 しようとするものにあつては、 反つて同情ではないかとも思われるのである。これが、 「前ソクラテス期」 という 九五六・四・二二) お

治 种戶商科大學 [哲學] 助教校》

# THE OUTLINES OF THE MAIN ARTICLES IN THIS ISSUE

The outline of such an article as appears in more than one number of this magazine is to be given together with the last instalment of the article

The "Indivisible" in Pre-Socratic Philosophy

### by Teruo Suzuki

It is by the Pythagoreans that the atom-concept was first introduced into Greek philosophy. They thought that things are numbers, which are aggregations of "units" ( $\tilde{\epsilon}\nu$ ,  $\mu o \nu \dot{a} \varsigma$ ), and that the world consists of these units. Although their "unit" was originally mathematical, they used it as a principle of their natural philosophy; so that it came to have a dual character, mathematical-physical. It is at the inconsistency involved in this duality of their "unit" that Zeno attacked with his argument by "infinite division". Thereafter Leucippus put a stop to Zeno's infinite division by setting his "atom", i. e. "indivisible body " ( $\alpha \tau o \mu o \nu \sigma \hat{\omega} \mu a$ ), from his purely physicist point of view, rehabilitating at the same time the being of the void  $(\kappa \dot{\epsilon} \nu \dot{\delta} \nu)$ , which had been done away with by Parmenides. With both these, atoms and void, he succeeded in explaining the multiplicity, coming-to-be, passing-away, and change of things in this world, keeping consistency with the Eleatic logic of being. The case of atom-concept in pre-Socratic philosophy may thus be said to be an example of scientific refinement, proceeding from the Pythagorean "unit of indivisible magnitude", full of inconsistencies, on to the Atomists' indivisible body. And the chief promoter of this progress was the argument of Zeno.

On the other hand, the so-called pluralists, Empedocles and Anaxagoras,

tried to solve the difficulties put forth by Parmenides, in a way quite different from that of Atomists. Of these two pluralists, the former, who in his work preceded Zeno, was not to conceive the latter's problems: Zeno's paradoxes were beyond the scope of his scientific outlook. Anaxagoras did try to solve these problems, but in a direction quite contrary to the Pythagoreans-Atomists. The line of development, Parmenides—Empedocles—Zeno—Anaxagoras, which presents the order of the works of these philosophers, is observed in this article as of contratomistic character.