リルケに於ける限界没却の理想

# リルケに於ける限界没却の理想

三浦アンナ

谷友

幸

譯

みごと同時に寫し出してみせるほどの藝術が、はたしてどこにあるだろう。」

「彼の痩せ細つて、マントを着た姿と、彼を取りまいて無限に擴がる夜の巨大な空間

("Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge" శీ.ం)

私がここで「リルケに於ける限界沒却の理想」という題のもとに取りあげた課題は、 ほかでもなく、 リルケの業績

頂度リルケが、詩人としての生存の、最高頂にあつたときです。――をを當時の精神狀況のなかで出來うる限り明らかにすることであります。

わち作者である彼自身の名を明記しないで、一篇の詩を發表しています。この詩は、 曲線が、上昇から下降へのたまたま中間を示していたときのことですが。——彼は、珍らしいことに、匿名で、すな ルケにより、一九一七年度の『インゼル年鑑』に、匿名という奇妙な狀態のまま、發表されたのでした。かような匿 ――それは一九一四年を境として、彼の制作力の 一九一三年にパリで成立し、

名發表は、彼の全作品を通じて、ただ一度しか見られないのであります。(その唯一の例外は、晩年に到つて、C・W

一六

伯爵の作と稱せられる詩篇であります。)

ます。」(Bassermann: Der späte Rilke, S. 299/300) むろん、この名を名乘ることを差控えた理由については、 鋭い切實さをこめ、 この詩は、「冬の八行詩」,, Winterliche Stanzen" と呼ばれるもので、「豐かな言葉の響きにみちあふれ、激しく ……當時のいかに好調のときでさえも、めつたに見られないほどの、素晴らしい確信を示してい 手紙のほ

うでもなにひとつ、リルケは言つておりません。しかし、この奇妙な無記名にたいする説明は、

おそらく次に述べる

ような考察に基ずいて、途に可能となるのではないかと、私は考えるのであります。

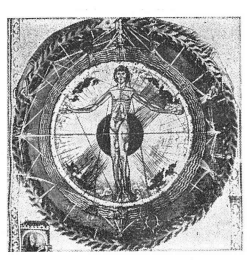
とは、明白な事實であります。 家が貴族の出であることを、なんとかして指摘しようと試みながら、彼らの由緒ある層に同化しようと努めていたこ の多くが、古くから有名な貴族の姓を名乘り、遠く過去へのつながりを持つていました。リルケもまた、自分たち一 たことのないような、壁の分厚い古い館に、ただひとり住むことができたのでした。また、彼の友だちにしても、 差しているのであります。すでに少年の頃から、 彼は、「幾つもの堅く閉ざされた(人住まぬ)山莊の、どれかひと つで」住んでみたいと、願つていました。そうして事實、彼は後年にいたつて、持主自身でさえほとんど一度も訪れ リルケは一八七五年に生れ、一九二六年に死にましたが、彼の本性は深く、ほぼ五十年あまりも過去に遡つて、根

巧みに探し出してくる術を、 だ、彼は證まずにいたのです。そのかわり、圖書館その他の場所で、埃をかぶつた古い手記とか深刻な年代記などを 當時の一般に行われていた學校教育とか訓育は、 彼自身の屬する時代の子というよりか、むしろ、それに先立つ時代の子といえるかもしれません。 彼はわきまえていました。要するに、 彼のあずかり 知らぬところでした。 ゲーテをさえも、 長いあい 大いに過去を友として生きてきた彼は、

Jan. 1914) という言葉で、リルケは、いかにも彼らしく、時代と歴史のなかに占むべき彼自身の位置を、言いあらわ ああまですつかり、風景になりきつていなかつたら……」(An Frau Eva Cassirer.







1. 全宇宙の中心たる人間 (ビンゲンの聖女ヒルデガルト)

最も鮮やかに認められるものこそ、美術の世界にほかなりませ程であります。此の弦〝四世紀にわたる精神的な根本過程が、

の對極をなしていることは、

誰の眼にも明らかであります。ルネッサンスがまさしく十九世紀

美術の世界においては、

中の精華である人間から、しだいに人間のいない廣大な風景

發展を續けてきました。Entmenschung (人間沒却)

しています。歴史は、つまり、ここ四世紀のあいだに、

程と平行して進んできたのが、Entgrenzung

(限界沒却)

のの過過

1) 第一て、十三世引り乍である、ゴンデンりピ女ニレデザみましよう。 ここで私たちは、まず人間の形姿の興隆時代から、觀察して

ルトの幻想(寫眞の《一》參照)。(印)第一に、十三世紀の作である、ビンゲンの聖女ヒルデガ)(1)第一に、十三世紀の作である、ビンゲンの聖女ヒルデガ

位しており、洋々たる海原が地球のまわりに波立つています。るとも、取りまいています。「あらゆる中心中の中心、核心中のろとも、取りまいています。「あらゆる中心中の中心、核心中のため、関係が、當時の人々の頭のなかでは、どのように描き出さとの關係が、當時の人々の頭のなかでは、どのように描き出されるものであるかを、十分に見究めさせてくれます。一切を支れるものであるかを、十分に見究めさせてくれます。一切を支いる。

八

五三四

手をのばして、大地の邊にふれています。

人間は、 (2)第二に、 ミケルアンデェロの最後の審判における、 あの裁きの主。 シクスティン禮拜堂にあり、

ら一五四一年までの作(寫眞の《三》參照)。

す。 8 に異常な衝撃を與えずにはおきません。この高みの人間は、 います。これこそ、 類型的な人像は、ここでは右手で永劫の罰を下し、左手で生命を授けながら、 全裸となつているのは、誇りのためにほかなりません。 世界を裁く、若いキリストであり、重々しい寫實主義で描き出された、全裸のすがたは、見る者 精神と肉體との完全無缺な形成にたいする、 いうまでもなく、神として現われているわけです。 すでに動作 (アクション) と化して 誇りなので

らぐかつらを冠らせたり、幾枚となく衣類に衣類を重ねさせているにすぎず、このとき肉體のほうはすつかり姿を隱 それはただの見せかけにすぎません。 次に、バロック時代に移れば、 人間は、一見すれば、 と申しますのは、 た顔と、レースの袖口からのぞいている華奢な兩手にすぎない して、おそらく外から見えるものといつては、 さらに壯大に表現されているようではありますが、 實のところ、人間に莊重さと威嚴を與えるために、 わずかにしなび 波立ちゆ

ならぬものとして、大規模な城館が添えられ、このまた城館に してゆきます。すなわち、 は、城館を圍む林苑が、ぜひ必要なものとして加わつてきます。 (3) こうして、 人間は、 バロックの貴族や貴婦人に無くては ますます外部に向つて、 擴がりを増

(寫眞の《三》参照)

フリートリヒ大王と彼の城館

からであります。

リルケに於ける限界没却の理想

と造園 (C が、 す。 なわち、 おいて、正反對なものへの一般的な大きな轉囘を、惹き起すのであります。 さくなつて、 (4) その結果、 力 スパ

は、

そこまで進んで來ますと、

決定的な變革が起ります。

すなわち、

新時代、

近世が始まるわけです。

すべて建築物

これ

という形をとりながら、ほぼ一世紀の長きにわたつて、諸藝術のなかで指導的役割を引受けるのであります。

風景によつて、驅逐されるところとなり、風景はことにまつたく獨立して、いわゆる。Landschaftsgarten

で本館のために林苑が設けられてきたものが、いまではすつかり逆となり、林苑を生き生きと引立たせるために、

茶室とか亭といつたような、いわば建物の小さな端くれが、わずかに林苑の中に建てられるにすぎませ

なんの役割さえも演じないのであります。こうして、フランス風の林苑に取つて

阿とか洞室、

ん。それ以外にはもはや、

建築は、

八三〇年まで七十年のあいだ、

かわつて、イギリスに由來する、この造園(Landschaftsgarten)が、ヨーロッパ殊にドイツでは、一七六〇年から一

諸藝術のなかで、ただひとり優位を占めるにいたりました。この事實は、

精神生活に

リル 崇高な

地

上の樂園を作ろうと努めました。樂園のエデンこそ、じつに庭にほかならなか の言葉であります。 神性に滲透された自然です。「自然は神々しく充ち充ちている」とは、 つたからであります。 曖昧な無限界、 人間に取つてかわつて、自然が、 かつての造型的な、 雰圍氣的な遊び、 巨大な費用をかけ、 明確に限られた 人像のかわりに 生じたもの 夢のような、 全財産を投げうつてまで、人々は、 中心を成すにいたりました。

海や平原の無限の擴がりと對比させられます。 1 ル ダヴ イト フリー 1 ーリヒに おいては、 おぼろな移りゆきでありま 人間 は、 人間は、 孤立し、 もは 小

九

(寫眞の《四》参照)。

はなしに纒つており、 一個のかぼそい影繪にすぎません。もとより、この人像は、裸でなく、黑ずんだ、はつきりしない衣類を、 しかも注意すべきことには、 私たちのほうに 背を向けて、 顔をすこしも見せてはおりません なにと

になり、人間の顔貌を思ひきつて棄てもせずに、 顔のかわりをただの白々しい丸で、あるいは頭のかわりをただの球 あるいは勝手氣儘に、 あるいは歪めて處理するよう

形で示したりします。

薔薇の栽培などが、それであります。 まだ支那風の四阿がすがたを見せています。庭園趣味は、 發揮されているにすぎませんが。例えば、パリのジャルダン・ド・プラントのあの設計とか、珍らしい草花、 す。尤も今日では、すなわちリルケの時代では、昔ほども金をかけず、また昔よりも規模も小さく、こうした趣味が 大きな領地などに、生き殘つているわけであります。ヘッセの「硝子玉遊戯」では、 めて丹念に薔薇を栽培したのは、ひとりミュゾットのリルケだけではありません。 鬩(Landschaftsgarten)の時期の名残りが、いまだ到る處において、ばらばらに散在しながらも、とりわけ諸侯の このようにして、一方では、Entmenschung すなわち人間沒却が、實現するにいたりました。 また他方では、 大掛りな薔薇の展覧會が、この世紀への變り目にも、行われていました。きわ 殊にドイツ人の血のなかに、深く融けこんでいるようで ヨーロッパ風の造園のなかに、 就中、 造

十四行詩」"Die Sonette an Orpheus" に見られるように、庭園にほかなりません。 前のものをのりこえて、彼には未知の庭をさえも歌おうと望みました。 リルケをして、 歌え わが心よ この現世の大地が有するものへの歡びに、恍惚とひたらせたものも、 おまえの見も知らぬ園生のかずかずを 玻璃に なんと素晴らしい感興でしよう。 リルケは、狂喜のあまり、 あの「オルフォイスに寄せる 眼

流し込まれたように

透きとおり

手の屆かぬ園生を

おお イスパハンやシラスの園の 水と薔薇

無上の歡びのうちに 歌い 讃えよ 世にたぐいなく

Singe die Gärten, mein Herz, die du nicht kennst; wie in

eingegossene Gärten, klar, unerreichbar,

Wasser und Rosen von Ispahan oder Schiras

singe sie selig, preise sie, keinem vergleichbar

(Die Sonette an Orpheus. Zweiter Teil, XXI)

たら……」と言われるわけです。 と風景。そこで、先にあげたように、 「もしも僕の心が、ああまですつかり、風景になりきつていなかつ

"Jubel-Baum"「歡呼の樹」が、生い立つていました。このゆるやかに生い立つ、彼の歡呼の樹は、 よりやや高いところに、感情の最後の農家があるのを」("Ausceserzr auf den Bergen des Herzens")と歌つて いるのを、感じるようになりました。手のしたは、ただもう岩地です。「見よ、言葉の最後の村落を、そして、それ 風景のなかで、最も美しいものでありました。ところが突然、嵐が、この歡呼の樹を無慘にも折つてしまつ たの で 景」は、 とんどこのうえなく深刻に、表現しつくされているようであります。 います。世界のなかで自分ひとりだけ閉め出されたように感じる、詩人の孤獨の感情は、この心の風景によつて、ほ 獻身的な讀者ならば、 風景は、荒凉たる岩地とかわりました。詩人は、幾年ものあいだ、自分が寄邊なく、心の山の頂きにさらされて そのまま素直に、容易く、私たち自身の感情に飜譯することができます。一九一四年まで、 如何なるものであるか、きつと見究められると思いますが、この「彼の心の、眼に見えぬ風 彼の眼に見えぬ そこには、 彼の

・ルケと、十八世紀から十九世紀へかけての風景畫、ならびに造園術との關聯は、 リルケに於ける限界没却の理想 以上によって、 おそらく明らか

になつたことでしよう。

ところで、問題はまだ殘つています。すなわち、中心となるものが、缺けているわけであります。

かつてそこには、人間が、神にまで高められた人間が、立つていました。

もはやそこには、人間は、立つていません。

ます。

もはやそこには、 なにも、立つてはいないのです。混沌への解體、人間沒却、中心の喪失を、美術史家も歎いてい

ありません。彼は、いわゆる主觀的詩人でもなければ、いわゆる客觀的詩人でもないのであります。 ものであります。彼の抒情詩は、明らかに控え目な態度を保ち、けつして主觀的な Ich-Lyrik(自叙體抒情詩)では ッサンス人のあの自己を主張する誇りは、生れながらに謙虚の心をふかく宿しているリルケには、まつたく緣のない らわす Ich という言葉で、埋めるわけです。ところがリルケは、「僕は」とは、きわめて稀にしか言いません。 ただ非常に無雑作に、また尤もらしく、その缺けているところを埋めることなら、誰にも出來ましよう。 自我をあ

この あやふやな 確と感じられたことのない僕は 詩のなかの 中心になつているだろう

見よ

僕は存在しない

だが
もし僕が存在するとすれば

おそらくは

認めようとせぬ

堅質なものに

......(愛する人よ ああ 僕が存在できたら)

Sieh, ich bin nicht, aber wenn ich wäre wäre ich die Mitte im Gedicht;

リルケに於ける限界沒却の理想

das Genaue, dem das ungefähre ungefühlte Leben widerspricht.

..... (Liebe, daß ich wäre-)

(Für Lulu. 7. Oktober 1914)

を續けたのです。彼は、泉や遯を讃えたり、花や果實の感情を汲みとつたり、香や味の秘密を解き明かしたりしてき し彼は、差當つては人間の呈示を、 いまだ初歩には難しすぎるものとして、避けとおし、物 (Dinge) を相手に修練 中心の重要性を、そしてまた、人間が彼に課した課題を、リルケは、きつと感じていたにちがいありません。しか

きつと おまえの姿も見えて おまえの名を知つていようにああ 鏡のなかに 音樂を 見ることができる者であつたら

ました。たとえば、

Ach, wer Musik in einem Spiegel sähe,

der sähe dich und wüßte, wie du heißt

(Der Duft)

と歌つています。

た。そう言いながら、リルケがどのような道を進んで行つたかは、「マリアの花瓶」 "Die Marien-Vase" と題する ところで、 人間のほうは、どうしたのでしようか。 人間を使わずに藏つておく とは、 リルケ自身の言葉でし

詩が、十分に示してくれます。この花瓶は、注意すべきことに、マリアの像のまえへ供えることになつていたのです が、じつのところ、その肝甚なマリアの像が、 全然そこには來てないのです(寫眞の《五》参照)。この詩は、 次のよう



0

5. 壁龕

die Vase hin mit ihrem Namenszug: Die Nische war ganz ohne Bild. Wir stellten 彼女の心にふれ 彼女のものだつた。僕らの内部には 彼女を歡ばすという 物すべてが 噂が宿つているのだろうか。 彼女の名を呼び

rings in der Nische. Limonen lagen voll von sich, verstreut gehörten ihr. Es giebt in uns Gerüchte, Und auch diese Früchte

da war sie fast schon selbst.....

innige Blumen drinnen, still genug-:

に始まつています。 壁龕にはなにひとつ するともうほとんど マリアは自ら そこへきておられた そつと靜かに 花瓶を そこへ供えた-マリアの名で飾るように心ともる花々を生けて、 像はなかつた。僕らは

レモンは 面に 散らばつていた。だが 自らの香りをはらみ、 この果實さえも 壁龕のなか いまは

## daß alles das sie ruft und rührt und freut:

(Die Marien-Vase.)

Schwerin" と題する詩のなかでは、直接な描寫にたいする非力を感じて、 自身を途方に暮れた者と呼んでいます。 リルケは、彼に誠實だつた「伯爵夫人ルイーゼ・シュヴェーリンの死に接して」,, Auf den Tod der Gräfin Luise

だが
あなたに出會つたことのない人々にたいしては

ただもう 僕は 途方に暮れて あらゆる物のなかから

あなたを 集め藏つているとしか 約束できぬ

さながら あなたのまだ幼かつたころ 同じ年ごろの者らが

Aber denen, die dich nicht erfahren

たれしも

瀧を真白く 描き残していたように

kann ich, hülflos, nichts versprechen als:

dich aus allen Dingen auszusparen,

zeichnete das Weiß des Wasserfalls

so wie man in deinen Mädchenjahren

(Auf den Tod der Gräfin Luise Schwerin)

では何故、描き殘したのでしようか。

輪廓と言葉は いたずらに あなたを汚すにすぎぬ

あなたは 天である ああ あのあなたの最も愛した

リルケに於ける限界沒却の理想 物らによつて のどかに枠どられた 深い背景でもあろう

哲學研究 第四百五十四號

Unrecht tut an dir Kontur und Mund. Du bist Himmel, tiefer Hintergrund,

sanft umrahmt von deinen liebsten Dingen.

(Auf den Tod der Gräfin Luise Schwerin)

痛に苛まれ、 膐な現實を限定はしても、眞の精神的な形姿に一致することはありません。リルケは、限りあるものに關しては、苦 それゆえ、 すべての非精神的な質現に怖やかされる者の抱く不快が、反映しているわけです。緑どる廓線は、すべての非精神的な質ができょう。 また限りないものに關しては、たえがたい誘惑を感じながら、獨自の生活經驗を積んできているのであ 寫される者を傷つけ損ねるだけであります。 ここに、 風景の無限な擴がりに 慣れ染んだ者の抱く不快 リルケが怖れるのは、Begrenzung すなわち、 限界をつけることであります。くりかえし引かれる幾つ いわゆる陳

現において、香ばしからぬニュアンスが、認められるのであります。 の調子でならば、一生、 まず何よりも、 溢れこぼれる噴泉のように、彼の詩は、「時韓集」"Das Stunden-Buch" のなかに漲つたのです。 ロシア風景の體験があります。 一詩を書き續けることもできたろうとは、彼の後年の言葉ですが、紛うかたなくそこには、表 ロシアの廣漠たる平原は、 詩人の心を、 淀みない流れと化しまし おそらくあ

なり、 うして、必要に迫られたからだけでなく、自らすすんで、仕事のために、彼は、自分を制限して、今日私どもによく だがその後、リルケは、パリを経験しました。この風景と對立する都會にあつて、仕事ならびに制作が彼の標語と 時には、每日每日が職業上きつちりと限界づけられているほうが、有難いように思われることもありました。そ 夕方になると、仕事を仕舞うことのできる勞働者を、詩人リルケは、いかばかり羨やんだことでしよう。彼に 彼は、ロダンから、不斷に仕事せねばならぬと、致えられたのであります。每朝、 時間をたがえずに仕事を始

リルケに於ける限界沒却の理想

ようでした。 知られている、 あの一室きりの生存を續けたのです。もはやそこでは、 ーいや、それとも。 風景らしいものは、 まつたく影を消し

詩のひとつでは、「星をちりばめて そうです。そこにはまだ、窓がありました。 窓は いかにも感じがおに -正確に言えば、 おまえと向いあつている」("Mondnacht") 夜にむかつて開放たれた窓です。パリで生まれた

(6)

體驗された窓という現象は、

美術史のほう

現われています(寫眞の《六》參照)。

開放た

つています。



にも、

三八年と呼んでいます。 もとより此のようなことは、 れた窓を繪畫のなかに初めて描き出したのは、 起つてきたわけではありません。 のフレマーユの巨匠であつたと言われています。 の劃期的な事件だつたのです。 當然の成行として、 人はその年を一四

たわ。」と、「マルテの手記」のなかで、アベローネは言つています。リルケにとつて牢獄である彼の部屋は、むろん、 ことであります。「私は、囚われびとのように、そこに立つていましたの。すると、 ます。この際、 ケの場合、彼の窓のなかにたたずんでいるのは、彼の夜の詩の多くが立證しているように、まずなによりも、 當時の藝術家は、遠く小さな田園への快い眺望を示す、戶外の白晝の明るさを、樂しんでいました。ところがリル 開放たれた窓の意義は、 最も大切なことは、窓邊に立つてリルケが、限界を、いいかえれば、有限と無限との衝突を、 むろん、當時の藝術家にとつては、今とは非常に違つたものでありました。 お星さまこそ自由だと、 體験した

よる仕事を、果すよりほかはありません。感情が、あらゆる限界を、たとえば彼方と此方、天と地、宇宙と人間のあ れていないのです。 のでした。では「歸つてゆくとすれば、何處へ向えばいいのでしよう。」(Für Lulu. 17. Sept. 1914) それとも「出てゆ ではあつても、いまだ全然探究され感知されたことのない、未知の心の空間に比べると、まつたく無にひとしかつた 涯しない天空――それらももはや、心が有するはるかに大さな深みに比べると、そうです、ひとしく測り知れぬもの た、この生れながらの誇り」である心が、動きはじめたのです。夜とその測り知れぬ空間、 く立ちつくしたのち、アベローネのように、「何かこの身と關わりがある」と、思わず口走らさぎるを得ないのです。 す。このときすでに、彼の心は、彼方に指し向けられていました。彼もまた、それゆえ、夜をまえにして幾時間とな つということだけです。永久に訪れ來ることのない戀人を待つことです。 それゆえ、 つねに獨りぽつちの孤獨な者の部屋でした。この部屋には、子供はいません。この部屋のなかにあるのは、 こうして --- - リルケは、壓倒的な力を持つ偉大な洞察を、經驗するにいたりました。「大地から人間に授かつ 何處へ向えばいいのでしよう。」(同上)道はありません。ただそこには、存在すること Sein しか残さ 横たわる心のうえを越えてゆくのは」「やはり天使なのであろうか」と、 だが、 すでに「遙かなるものも、心のなかにあります」(同上) いまはただひとつ――心の力に 暗闇のなかを彼方から、「音も 彼は獨りごちたりするので 幾重もの深みを秘めた、 ただ、待

生きるほかない、都市でしようか。パリは、誰しも死ぬほかない都市であると、言つたほうが正しいのではないでし みんな死んでゆくとしか、思えない」という言葉で、「マルテの手記」は始まつています。 ようか。「このようにして、人々は、それゆえ、 ノリは、 小さな部屋に佗しく、ただ窓を友として生きるほかない、都市であります。ほんとうに、 生きるために、 當地へやつてくる。 だが、僕にはむしろ、 ここでは

酷な、このうえなく峻嚴な限界設定、すなわち死をも、やはり乘りこえるのでしようか。

いだにあるような、空間の一切の限界を、乘りこえるのです。それにしても、

時間の世界における、このうえなく苛

術の傑作であるところの、豪勇シャール太公の死もまた、忘れることはできません。これらすべての出來事が、 後とか、また、身の毛のよだつほど寫實的に恐怖を盛りながら、 たいする世間並の端たない立場を、すつかりぐらつかせてしまうのです。 もぐずついて騒いでいた侍從の大げさな死から、 す。すなわち、ほとんど氣づかぬうちに、死が、生の最も素晴らしい最も分明な現象のひとつ、事情によつては、 反作用となつて、さながら副作用的に、死についての有りふれた見解ことごとくを、はげしく轉換させて し まい べては、この小説が持つ、このうえなく丹念に細工された珠玉と言えましよう。さらに、あの僞せもののツァー の最も壯麗な現象となつているのです。まさしく、マルテの生の絨毬に織りこまれた、あまたの死、 の小説は、死についての材料を集錄したものとも言えましよう。しかしながら、この小説は、 「マルテの手記」が全篇を通じて扱つているものは、結局のところ、死が設けるところの限界にほかなりません。 姉や母、 祖母や父たちの死を經て、犬や蠅の死にいたるまで・ しかも豪華を凝らしてきらびやかな、 讀者の側では、奇妙な ――あの六ケ月 あの物語り藝 死に · の 最 ح 生 ま す

話のいとぐちは、「……であるかのように、僕には思われた」という極まり文句になつています。 こには、 幼年時代は、リルケにとつて、彼が豫感した理想狀態への發端を意味します。 これらの物語の大半は、幼時の想出というあやふやな曖昧な形をかりて、いかにも魅力ゆたかに傳えられます。 なにひとつとして、絕對的に主張された事質性はありません。 「マルテの手記」 においては、 そ

おまえは 幼年時代があつたという この名づけようもない

Lass dir, daß Kindheit war, diese namenlose

天上の神らの誠實を

運命によつて

取消されてはならぬ

Treue der Himmlischen, nicht widerrufen vom Schicksal

(Laß dir, daß Kindheit war. Dezember 1920)

ると、ヨーロッパの特殊な思考習慣にすら從つているのかもしれません。たとえば、東方世界は、生と死をふたつの を、大きく包含する『ひとつ』の槪念としてしか、把えません。ちようどこれは、 完全に相對立する槪念に判然と分つ、西方世界のやり方のかわりに、Samsara という語を知つており、 生誕と死去 ています。およそ限界づけは、ほとんどすべてが、人間の悟性世界の狭いところで生じるものであり、 幼年時代の大きな長所は、「幼年時代は心を無時間のうちに保つ」(同上)という點にあります。 死を最終の限界として、認めたりはしません。「幼年時代のもつ、あの異様な限りなさ」を、 幼年時代は、 リルケは讃美し ――もしかす

生と死と いずれも 内に宿る核は ひとつだ

Leben und Tod: sie sind im Kerne Eins.

(Leben und Tod: sie sind im Kerne Eins, 22. Dez. 1922)

という、リルケの主張と合致します。

の生、 14. Jan. 1912) すなわち、リルケは、多分に便利ではあつても、けつして適切でない限界設定によつて、包括的な高次 怖れている、この僕の氣持が、貴君にはお分りでしようか。」(An Emil Freiherrn von Gebsattel. Schloß Duino, am 限界没却して無限にひろがる生を、惑亂しはせぬかと、怖れているわけです。

「ねえ、どのような形であれ、あのように氣安めの區分や槪觀をしていては、はるかに高い秩序を彫しはせぬかと、

のであります。心の領域における生は、Sein(存在)であります。だが、必ずしも Mensch-Sein (人間存在)ではあ ん、これだけではありません。 死による人間の生の局限は、リルケが戰いを挑んでいる局限のうちで、最も顯著なものではありますが、 心の領域は、 時間を超越し、場所を超越し、それどころか、形姿をさえも超越するも

花であることをこそ 偉大と思え

りません。たとえば、

何事も迅速を旨とする、

ある若いひとにむかつて、リルケは、

### uns sei Blumen-sein groß.

(Weiß die Natur noch den Ruck)

と、理想を語つています。

クレーの作品において、蕾そのものでなく、蕾であることが、描かれているのは、これとよく合致するものといえま して、ゆるやかに生い立ちながら、自ら内につつむものを開いてゆくところの、實存であります。ちようどパウル・ 花そのものではなくて、花の質存の仕方であります。いかにも自然に休らつているところの、しかも自明のことと



しよう(寫眞の《七》参照)。

は、新しい活力にとむ認識形式といつたようなものを、問題にし時代のものです。序でながら申添えておきますが、リルケの場合りません。淺薄な觀念的な象徴などという表現は、すでに過去の花は、リルケにおいては、象徴として考えられているのではあ

僕らは 純粹と呼び 薔薇と言うたほうがいいかもしれません。

説明しています。

7. 蕾(P. ク

僕らに本來の 形成物であり 領域であらねばならぬだが、その奥にある あの名もないものが

Wir sagen Reinheit und wir sagen Rose

リルケに於ける限界沒却の理想

哲學研究 第四百五十四號

dahinter aber ist das Namenlose

uns eigentlich Gebilde und Gebiet.

(Wir sagen Reinheit und wir sagen Rose)

したがつて、近代藝術と比べるならば、

Entmenschung (人間沒却) は、けつして中心の喪失ではなくて、確かに現存してはいるが、 Entgrenzung(限界沒却)は、けつして混沌への解體ではなくて、高次な秩序への自己開放を意味し、 私たちの從來の

不十分な經験範圍では、いまだ名づけようもないもの、そうしたものへの、きわめて强度な凝縮化を、意味するわけ

Jo Joseph

たえず、引入れているのだ、ある見分けがたいものを僕らは立つて、僕らの限界に抵抗しながら

Wir stehn und stemmen uns an unsre Grenzen und reißen ein Unkenntliches herein,

(O Leben, Leben, wunderliche Zeit)

ればならぬ。そして、その名を誰にも知られぬよう、そつと隱しておくがいい。」と、「マルテの手記」に書かれて な名は。なにか別の名と取代えるのだ。そうだ、深夜、神さまから、おまえが、呼んでもらえるような、名前でなけ いる名稱」は、いまだ非精神的な實現の世界から、由來しているものであります。「捨ててしまうがいいのだ、 この無名の、この名狀しがたいものこそ、中心にほかなりません。命名というもの、 とりわけ、「世間に通用して

<u>=</u>

リルケに於ける限界沒却の理想

います。リルケが、なにか心のひたむきな格別の場合には、詩を匿名で發表するかもしれないということが、これで

お分りになりましよう。

もろの物を残りなく感じ取ることを、要求するのです。 よう。詩人は、もろもろの物を、心の內面なる現實において、あますところなく成し遂げることを、すなわち、 「冬の八行詩」と題する詩は、おそらく、このような場合かもしれません。この詩の後半を、ここに引用してみまし

そもそも おまえは 残りなく感じつくしたであろうか、過ぎ去つた

感じるがいい、思い返すがいい、

夏の薔薇を。

おお

満らかな朝の時々の あの滿ち足りた休らいを。

蜘蛛の巢のかかつた道への あの輕やかな散策を。

さあ いそぎ おまへの内部へ 驅け下りて 揺さぶり 起すのだ、

あの懷しい歡びを。あれは おまえの内部へ 掻き消えて行つたが。

Hast du denn ganz die Rosen ausempfunden

das Ausgeruhte reiner Morgenstunden,

vergangnen Sommers? Fühle, überlege:

den leichten Gang in spinnverwebte Wege?

Stürz in dich nieder, rüttle, errege

die liebe Lust: sie ist in dich verschwunden.

(Winterliche Stanzen)

さらに、詩人は、心こもるひたむきな感受の仕事を成しとげた者に訪れる、このうえない幸福を讃えて、

でいます。

はじめて 充實した自分を 自分の掌中に收めることもできるだろう。自分の內部に 自然を そのひしめくままに 感じる者であつて、自然に仕立てられない者に、どうして 自然の營みが成し遂げられよう。自然は 神々しく 充ち充ちている。神によつて あのように

Natur ist göttlich voll; wer kann sie leisten, wenn ihn ein Gott nicht so natürlich macht? Denn wer sie innen, wie sie drängt, empfände, verhielte sich, erfüllt, in seine Hände.

Verhielte sich wie Übermaß und Menge

よろめく 巨大な充足に。

die schwankende, gewaltige Genüge. und staunte nur noch, daß er dies entrüge: mit maßlos übertroffenen Verlangen verhielte sich wie Übermaß und Menge und meinte nicht, es sei ihm was entgangen, verhielte sich wie Übermaß und Menge und hoffte nicht, noch Neues zu empfangen,

(Winterliche Stanzen)

はじめて彼自身に與えられたものであります。 an Orpheus" ならびに「ドゥイノ悲歌」"Die Duineser Elegien" の完結と共に、彼の生の終焉のすこしまえに、 リルケがここで約束している、この巨大な充足。——これこそ、「オルフォイスに寄せる十四行詩」"Die Sonette

ルケは言つています、「それにひきかえ、生活の幸福は、ついに自分には許されぬままに終つた」と。 成しとげられた仕事による、途方もない充足と、あふれるような喜び。----これが遂に彼に與えられたのです。リ

疲れ果て いつも不用意なままに

幸福 それは 重たく 車輪を軌ませて

なにを

運ぶのか

散びは すつくと立つて いましも花開いているというに。

見よ

Glück: was rollt das schwer auf seinem Rade,

リルケに於ける限界没却の理想

müde immer wieder unbereit;

三六

aber Freude steht und blüht gerade,

......

(Guter Tag. Da prüft man noch: was bringt er?)

奥底までもくまなく、肯定者となり、 理想だつたのです。たといこの理想という言葉が、彼の時代の人々の耳には、忌わしい陳霭な時代遲れのように、 ゆいほど肯定的であります。否定的なものを主として優先させていた、當時の時代精神とは反對に、リルケは、 この詩そのものが既に示しているように、リルケの仕事は、全作品を通じて、どこまでも現存在を信じており、**眩** 讃美者となりました。質のところ、これこそ、彼が告げずにはおられなかつた 心の

きましようともーー。

ば、 かりか、 ことが出來ないでいるのです。彼が作品のなかに包んでいる要求は、私たちの世代が安閑としているのを許さないば 人たるリルケを、驚くべきことには、いまだ彼の死後三十年を經た今日においてさえも、依然として突放してしまう のない、 は、 男性的な自己陶冶を實證して、古典主義につながります。——このことは、彼の詩藝術の全般から見て、言葉をかえれ その理想の要求の大膽さと嚴しさにおいて、リルケは、ドイツのよき傳統のうえに立つています。彼はみずから、 あのように極度に感受性ゆたかな、途方もなく洗煉された彼の詩藝術にもかかわらず、言えるのであります。 技術と科學の時代にたいして、反理想を掲げました。それこそ、すなわち、感情の、いまだ成し遂げられたこと おそらくは今後の世代にたいしても、心の仕事を成しとげるように、励まさずにはおかないでしよう。(了) 測り知れぬ廣大な領域への邁進であります。この男性的な偉大性と業績あればこそ、時代は、一介の抒情詩

との論文は、 昨昭和三十二年十一月十三日(水)、午後一時から京都大學文學部第一講義室で行はれた三浦アンナ博士の (筆者 文學與士、 前京都大學文學部「獨逸文學」講師・譯者 京都大學文學部「獨逸文學」助教授

同日通譯の勞を執られた谷友幸助教授に重ねて譯出の御世話をお願ひして成つたものである

退職記念講義を、

Shôgun-eshi, d. h. der von Shôgun angestellten Maler. (resumiert von Kôzo Hayashi und Osamu Sakai)

### Das Ideal der Entgrenzung bei Rilke

### von Anna Miura

Ausgegangen ist von der auffallenden Tatsache, daß Rilke innerhalb seines Gesamtwerks einmal eine bedeutendere Dichtung a non ym veröffentlichte ("Winterliche Stanzen" entstanden 1913, publiziert 1917 ohne Namen im Inselalmanach). Die folgende Untersuchung legt den Gedanken nahe, daß die Zurückhaltung des Namens in einem tieferen Sinne geschehen sein könnte.

Die Einstellung Rilkes in seine Zeit ergibt, dass er stark der Vergangenheit verhaftet war, speziell der besonders in Deutschland lange nachwirkenden letzten grossen Kunstepoche des sog. Landschaftsgartens (1760—1830). Geistesgeschichtlich steht diese Epoche in geradem Gegensatz zur Renaissance, wo Mitte und Mittelpunkt der Welt der Mensch ist, der dann in der Landschaft vage schwindet. Dort Mitte, Vermenschung, klare Begrenzung—hier Entgrenzung, Entmenschung, atmosphärische Auflösung.

Rilke bekennt: "Wenn mein Herz nicht ganz Landschaft wäre,....."; mit der Darstellung der "unsichtbaren Landschaft seiner Seele" beschreibt er sich selbst usw. Zwei Grunderlebnisse bestimmen ihn—Russland und Paris. Die Entgrenzung, die ihm die schwankenden Umrisse der Kindheit bereits erahnend fühlbar machten, die ihm die Weite russischer Landschaft vermittelte, erlebt er doppelt stark in Paris in der Enge des Zimmers am "offenen Fenster mit der Nacht." Zugleich aber wird ihm die Einsicht von der einzigartigen Überlegenheit des Herzens über alle Räume und Fernen.

Er versucht jetzt, die Mitte zu leisten, die er anfangs, noch unvermögend, "aussparend" wie er es nannte, umging.

Diese Mitte ist "Sein", aber:

"Nur dem Aufsingenden säglich. Nur dem Göttlichen hörbar."

Das Namenlose ist sie, das A n o n y m e.

Darum: Tu ihn ab, den Namen! wie es i m M. L. Brigge heißt.

Im Gegensatz zum Geist seiner Zeit, die sich vorwiegend im Negativen hielt, hat Rilke in Wahrheit ein Ideal zu künden. Nicht Auflösung und Entleerung bedeutet ihm die Entgrenzung, sondern das "Leben im Doppelbereich." Der Zeit der Technik und Science setzt er das Gegenideal: den Vorstoß in die noch so ungeleisteten immensen Bereiche des Gefühls.

### Das Tragische der Handlung bei Hegel

### von Hajimu Nakano

Man erklärt Hegels Weltanschauung als Pantragismus. Denn das Tragische liegt seinem Gedanken zugrunde. Es kommt hauptsächlich von der griechischen Tragödie her, mit der Hegel sich von seiner Jugendzeit an mit herzlicher Zuneigung beschäftigte. Die Nachwirkung der griechischen Tragödie lebt in seinen Gedanken als Bildungserlebnis fort.

Nach Hegel ist die Handlung eigentlich tragisch. Das Tragische der Handlung besteht in der innern Verwicklung ihrer zwei Grundmomente, des Substanziellen und des Subjektiven. Die Handlung ist nicht das bloß Subjektive, wie man gewöhnlich meint, sondern das Ganze, worin die beiden Momente sich ineinander durchdringen.

Das Substanzielle selbst besteht aus zwei Momenten, dem allgemeinen Weltzustand und der Situation. Der Weltzustand, d. h. der Zeitgeist, ist der indirekte Beweggrund der Handlung. Hegel characterisiert in den Vorlesungen über die Ästhetik den allgemeinen Weltzustand der tragischen Heroenzeit als den Zustand der "Selbstständigkeit." Die Situation andererseits, die das direkte Motiv der Handlung ist, wird in der Phänomenologie des Geistes als die sittliche Welt dargestellt. Darin streiten zwei Mächte oder Gesetze, das göttliche und das menschliche, um ihrer eigenen Rechte.