ルグソンの形而上学と科学

# ルグソンの形而上学と科学

筒 井

文

隆

(引用のページは HENRI BERGSON OEUVRES (P. U. F.) のものを示す)

『形而上学入門』によれば、 形而上学と科学 第 二章 概 知識は二つあり、一つは測定の見地から対象を扱う物質の研究即ち科学的知識である。 観

1

の翻訳だから、記号を増加させて際限がない。形而上学は実在の翻訳でなくてその直観を得る方法、 他は実在 la réalité と共感する精神の研究であり、これが形而上学である。科学の常習機能は分析、

「記号なしです つまり記号へ

的流れに入る場合、 のが無数の可能な持続の一つの選択として現れる。ではどうして我々は自己の持続に閉じこもらないか。 学は自我の観照にのみ閉じこもることはない。直観は単一な行為でなく無限な系列であり、その種々性が存在者 らゆる度合いに対応し、持続に身を置けば、 くとも一つある、それは「持続する自我 (p. 1396)」である。直観は「本質的に能動的な特性 (p. 1416)」を持ち、 ることである。 まそうとする科学(p. 1396)」である。 分析の達する概念・図式の本質的特徴は、それが考えられている間は不動な 直観は運動そのものに入り変化の中に具体的なものを認める。直観によってのみ把握できる実在は少 そこに「雑多で様々な持続を措定する論理的理由は少しも見出されないであろう(p. 1419)」我 「或る極めて決定的な緊張感(p. 1417)」が得られ、その決定性そのも 持続の具体 Iのあ

六五

我の持続の直観は、 上下いずれへも追求できる持続の連続性全体と接触するというのであるが、その仕方は一つ の比

六六

れぬように。 喩によって語られる――厳密には我々の持続以外に持続はないかも知れぬ、橙色以外に色が世界に存在しないかも しかし色の底に存する或る意識が橙色を外的に知覚する代りにそれと共感するならば、赤と黄の間に自 知

分が入っているのを感じ、赤から黄へ移行する連続性を感じとる筈である。

我々はかくて自己を超える。下方に超えれば分散する持続があり、極限に存する純粋等質・純粋反復によって「物

運動が形而上学そのものである 質性」が定義され、上方に進むとき持続は緊張し、極限に「生の永遠性」がある。直観はこの両極間を動き、 (p. 1419)] 「その

では直観とはどんなものか。 論理的理由はないにしても他の持続との接触は如何にして可能か。 物質性、 生の永遠

### 原理と方法

性は何を指すか。

直観運動の諸段階を巡歴することはここでできぬが、 方法の概観を示しその依拠する原理を定式化するという。

choses faites はなく生成する物 des choses qui se font があるばかりである。 いて一つの実在の内部へ我々を導く。 実在--運動性 外的で而も精神に直接なる一つの実在がある、それは運動性 我々の意識は実在の連続的流動に於 mobilité である。 既成の物

に対して設定する実践の問題であり、 (ii) 知的操作の逆転 知性が固形の知覚と安定した概念によって進み不動の函数として動を見るのは、 実在をとり逃す。我々は絶えず変る実在の方向に一致してそれを把握できる。 行動が実在

「哲学は思考作用の習慣的方向を逆転することに存する(p. 1412)」

のでなければならぬとするところから、科学のいう相対性が生ずる。不動から動へ進めば相対的であるが、動の中に (iii) 科学と形而上学との接点 一度得られた直観の表現及び応用の仕方は、 静止した概念の中に固定点を与えるも

~

ルグソンの形而上学と科学

学は直観に於いて結びつく。ここで直観という語によって表現されるものは、 とした直観 身を置く直観的知識は絶対に達する。 (p. 1416)」からである。「直観以外のすべてを産出し得た直観 副としては物質の中にある本質的なものを精神で知る認識のことである(p. 1424 しかし科学も対象を得るのは、 「その対象を与える元になるところの而 (p. 1423)」を忘れなければ科学と形 「主として精神を精神で知る内的認識 註) も渾然

1432)」のである。 交しておかねば、 直観の材料 「実在についての直観、即ち実在が持つより内的なものへの精神的共感を得ることができない 科学によって集められた観察と実験の全体は直観の材料になるという。 実在の表面 的 な現

のことであり、

するならば既に直観から発しておらねばならぬ。 直観を得る方法は、 科学の提供する材料から分析を許した元のものへの溯行という一面を持つ。 科学は絶対に連繋

## 『創造的進化』に於ける 《円環運動

によって得られるものは後に見る如く生命の哲学 la philosophie de la vie である。 science も他へ導 質に対処すると同時に生命の流れにも乗るという必要からである。 かくて意識の二分 学は認識論に依存することになろう。 経験的研究三者の相互関係を指す。 これから『創造的進化』に於いて直観・知性・物質等を考察する。 知性及び直観 認識論は意識 かれる。 は実在の二重形式に基くことになり、認識論は形而上学に依存する。真相は、この二つの探求はどちらから 二つは円環をなしており、この円の中心は進化の経験的研究の他にはあり得ない (p. 646)] これを の対象の精髄を抽出するためには、 (知性と直観) 「一方に於いて、もしも知性は物質に直観は生命に調子を合わせて出来ているな しかし他方、もし意識がこのように直観と知性とに裂かれているとすれば、 の研究、 形而上学は実在の二重形式 知性と直観を締めて絞ることが必要であろう。それ故形而上 《円環運動》 (物質と生命) とは、 進化の考察から知性と直観の成 le dédoublement の研究である。 形而上学· 認識 進化 論 の研究 進化 物

八

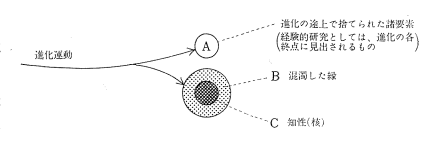
が明らかにされるから、 であるから、 進化を辿ることはとりもなおさず意識と物質の問題を惹起し、 認識論は円の中心から援助を受けることになろう。 生命は 形而上学にかかわらざるを得ない。 《物質の中を投げられて進む意

## 第二章 進化の経験的研究

諸形態の物質的な現れとしての様々な種の間にも継起の関係がある。 どうしても認められることになろう (p. 515)」 tion matérielle 関係は依然として立てられる。 命題が成立する。 (1) 進化論に於ける哲学的命題 でない。「そのような観念的血縁を示す諸形態の現れ方は同時的でなく継起的であったということは ①観念的血縁を示す諸形態は継起的である。 そこで問題とするのは観念的血縁 種の発生は我々に見当のつかぬ不連続な過程を経たとしても、 哲学者から見て重要なのはこの点である。 ②諸形態の間にいわば論理的関係のあるときは une parenté idéale であって物質的血統 このようにして二重の基本 進化論の想定する そ

空間のいくつかの点に、はっきりと見ることのできる流れが生まれ出た (p. 516)」という。見えるものはどこから来 たかと問えば、 は変異してAとなり孫は更にAに変ったという変遷の 物質を担った生命の全歴史を物質的血統と呼ぶようである。それをそのまま知ることは不可能であるが、 我々は見えるものから見えないものへ進化論想定の場所を拡大せねばなるまい。 《図式》 が観念的血縁なのであろう。 ところで、 「或る瞬間に、 親 A の子

それら様々な方向の諸要素をエキスがそれだけあると見て、これらのエ 動力はそこにある。 して知性と融合させ まで縮まらなかった部分が密輸入されたものではないか。 (2)生命の哲学 ねばならぬ。 生命活動の本性を把握するためには、 「余すところなき知性は更に、 その際判明な知性を囲む混濁した縁が助けとなる。 進化の各終点に見つかるものを副えねばならぬであろう。そして してみれば知性を超えて高まるに必要なはずみを受ける原 生命が人間まで進化する途上で捨てられた全要素を探し出 キスは相互に補い合っているか、 これは進化の本源のうちで我 少くともご



我々は進化運動の性質を実在そのままに予感することになろう。 するにすぎぬ、 く下等な形態であった頃には補い合っていたものとせねばなるまい。 ŋ 進化その b 何故なら我々の扱うのは進化を遂げたものつまり結果だけに決って の即ちそうした結果をもたらす行動は我々 には扱えぬであろう。 それでもまだ予感 そこで初め

Cとの融合は如何にして可能か、 ②次にBを取り出さねばならぬ。 ばならな ここで生命の哲学の方法論が与えられる。①先ずAを探し出すことが必要である。 以上が私の目指す生命の哲学である(p. 537)」 ④Bに於けるCの ③ A またそこに何が成立するかを述べ 《濃縮運動》 B二者が同一 が語られるべきである。 実質なることが明らかにさ

ねばならな

(5) A

В

られることになる。 故に一挙に知り得ないためであるとする。 とっては持続は別ものである。 ると考え、 グラムを実施することにすぎぬも (3)なのである。 交渉する事物の実相そのものである。 明 実在の全体は永遠の中に置かれ、 0) 原理及び手続き 過去の推進力を未来の牽引力で置き替える「逆さになった機械 持続は溯行不能 機械論は未来及び過去を現在 のとするから、 l 見かけ 目的論は、 かし経験の中で最も異論 の流れであり、 時間は無用となりすべては与え の持続は存しても精神の弱さ 実在を既に辿ってお の函数として計算でき 我 々 の存在の 0 な 意識に 根底を たプ

論 の不十分さは事実によって証明できるであろうか これらを超えて進むにはどうするか。 ここで本質的な問 þ. 539)J に帰ると 証明 0 ために う。 には進化

|      | (1)    | 仮            |                  | 説                  | (2)                | そ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | の :       | 帰 結                  | (;         |    | 験的征<br>結果の |      | (進化<br>沢) | (4     | 1) 石  | 开究の              | <br>)結果 |      |
|------|--------|--------------|------------------|--------------------|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------------------|------------|----|------------|------|-----------|--------|-------|------------------|---------|------|
|      | は同でいる。 | のじあ的ので本一りで原存 | のの<br>そる。<br>なはオ | はず<br>は<br>且<br>誤端 | 岐共て源同にっもじに追いて一がたて器 | ン類のです。<br>分類ないでは<br>おかずに<br>いるでは<br>に<br>があれる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>おいる<br>に<br>みいる<br>に<br>みいる<br>に<br>みいる<br>と<br>の<br>と<br>の<br>と<br>の<br>と<br>の<br>と<br>の<br>と<br>の<br>と<br>の<br>と<br>の<br>と<br>の<br>と | れをずたば進上手形 | 果て呆で断 とこ没成がも持あ動末の似です | こるが 岩尾 て 司 | 上亿 | の周じと       | 器官   | が現        | のっの境器と | 単てでが官 | 一る行り型形機る連累さ,の成械。 | 積れ外よす   | よも環に |
| その歩み | 根源のは   | 概念に戸         | このはず             | 生命の                | 2                  | 味する。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ためにけ      | を具備す                 | 前であっ       | じで | 立貝のト       | あるとし | 同一の       | 1      | ものへの  | しさを始             | 当面の日    | 論の採用 |

同じであり、

ものへの溯行である。 しさを増大させようというのである。これは他でもなく進化の結果から進化運動その 当面の目的とし、 論 【の採用が条件となるが、その証明の原理及び手続きは上表の如く考えられる。 ③から出発して②でいわれる共通要素を取り出し、 仮説(1)の確から (4) を

### 1 検討の結果

立貝のような軟体動物の目を比較するとき、本質的部分(網膜・角膜・水晶体等) あるとして、生物の目の構造の相似に着目して考察は進められる。 同 一の根源的はずみを想定すればそれは進化の諸線上に共通要素を保持するはずで 脊椎動物の目と帆

ためには、 を具備するに至るに際して、単に外的環境が押しつける変異が同じように累積される 前であったことは議論の余地がない。してみると異った環境下で二者が同じ構造の目 累積を方向づける「善霊」を想定せねばならぬ。これは機械論の自滅を意 而も両者が共通の幹から分裂したのは帆立貝ほどに複雑な目が現れる以

### 2 生命のはずみと進化の発散

その歩みを再発見するのである。何故にまた如何にしてその歩みはそこに含まれてい 根源のはずみそのものに含まれている。 概念に戻る。「しかし真相は、視覚への歩みは生命の根源のはずみによって行なわれ このはずみこそ進化の根本原因である。 生命の根源のはずみが胚の世代から世代へ伝わり、成体は胚の間の連結符である。 まさにそのために、 視覚への歩みが到達目標を要求するなら目的 独立した進化 の諸線上に

が前提されねばならぬ。見る知覚はこの可能性に他ならぬ。 働きかけ その問いには、 の方向は予定されず偶然性を帯び選択のきざしを含む。 生命は何であるよりも先ずなまの物質 してみれば視覚は様々の程度に様々の動物に見出され la matière brute 選択には行動に先立って行動の種 への働きかけであると答えよう(p. の可能性

視覚は源のはずみに含まれていた、 即ち行動に先行する可能性であった。しかしここに重要な問いが残されてい

如何にして物質に突き入ることができたのか》

同程度に達したところでは同じ構造の複雑さで発見する。

い

《そのような可能性、更に行動は、

れる。 puissances が見られる。 命衝動の中に寄り合っていた要素は植物的麻痺・本能・知性であると結論される。 動原理 (p. 581)」 た意識によって、或る程度定義されるのである。生命の本領は動きそのものに存し、そこには内在する二つ 発散した進化の諸傾向を取り出し、 両者は各自が含む性質の割合によって区別される。 即ち昆虫特に膜翅類と人間である。本能は前者に於いて最も発達し、後者ほど知性的な動物はない。 の模造品を作成することが当面の仕事である。 動物界に於ける生命運動を追跡すると、節足動物と脊椎動物に於いて頂点を示す種が考察さ 各線上の出来事の重要度を評価した上で、その諸傾向を結合して「不可分の起 動物は感受性と覚醒した意識によって、植物は無感覚と眠っ 植物と動物を明確に区別する特徴は一つとしてない かくて生 の 能性

## 本能と知性

れはそのまま認識論 化 の経験的研究で得たものは右の三者である。 への移行でもある。 これから問題とするのは意識の二側面即ち本能と知性である。

### 行動からの

(1) 本能 べ ル グソンの形而上学と科学 知性 の暫定的 定義 本能 と知性は互いに他の痕跡を持ち両者は傾向であるから固定的定義はできぬ。

生

有機化の仕事の延長・完成であり、この仕事と本能との間に明確な線は引けぬ。

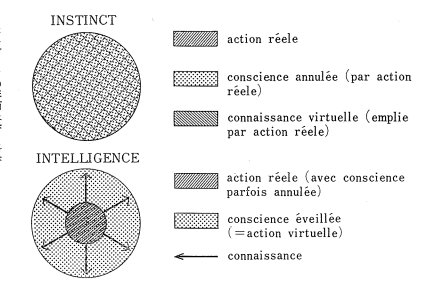
「……本能とは有機的道具を利用し

組み立てさえする能力 (p. 614)」である。

- りはむしろ程度の差 (p. 618)」がある。 能にあっては演じられるもので無意識であり、 為の表象に対する不十分さを意味し、かくて知性は意識へ本能は無意識へ向うと想定してよいことになる。 という。 (2)意識と無意識 行為が完全に表象にはまり込むと意識はこぼれ出ないが確かに存在し中和されているにすぎぬ。 「意識がない」という無意識と、なくされた意識から来る無意識は区別されねばならぬ(p. 617)、 後者に於ては考えられるもので意識的である。 両者の間には 意識とは行 認識は本 「本性よ
- る。それでは知性に於て行動の不足分としての意識と、関係の認識がどのように結びつくのか。 して意識となる代りに的確な歩みとして外化されるが、昆虫は特定の事物が存在する時と所を「学ばずに知っていて (3)619)」、それの表象を行動として描く。 の相違 一者の本質的差異は活動の作用点となる根本的に異った対象にあるという。 他方知性は関係の枠を生得している。 本能は事物を知性は関係を対象とす 昆虫の本能 内 面化

## ② 認識からの考察

式とは「体系的認識の構成に向ってこれらの素材間に立てられた関係の総体」である (p. 621)。形式は素材なくして (1) 形式と素材 これらを区別する場合、 素材とは「なまの状態の知覚能力によって与えられるもの」であり、形



| Arr o | 1. 本能的様式 (定言命題の形をとる)                |
|-------|-------------------------------------|
| 第の    | 2. 充実した認識であり、取り出して見せるこ              |
| 一認    | となく実際の行動の中にてもらせる。                   |
| 種識    | 3. 特定の対象に素材そのものの面で直接に達              |
|       | する。限られた部分にのみ適用される。                  |
| 第の    | 1. 知性的形式 (仮言命題の形をとる)                |
| 二認    | 2. 外的且つ無内容な認識で、一つの枠に無数<br>の事物が入り込む。 |
| 種識    | 3. 特殊な対象には達しない。                     |
| 種識    | 3. 特殊な対象には達しない。                     |

伸びるために分か

一傾向は「大きく

互透入している。 表) が共存して相

た物ではなく傾向、 認識の対象となり得る。ただしその認識は所有され その生得的なところについて言えば、 本能は或る種の素材の認 注意の方向を意味する。 生命には様式と方向を別にする 一種の認識 識 を 含 形式の認 步 (上図 「知性

識であり、

(2)

一種の認識

七三

は

意識

の明か

性

の認識と

の間

に達したという。 あり、本能と知性 た(p. 622)」ので れねばならなかっ

本能の認識と知

さからみれ

ば程度

差があった。 今や根本的な《対象の差》 が示された。 かくして二様式の認識によって本能と知性は定義されるが、

したものに他ならぬ、 「認識と行動とは同じ一つの能力の二相面にすぎない(p. 622)」もので、 というのである。 認識による定義は行動からの定義を見なお

式は現実的行動から可能的行動への注意の方向として成立したと考えられる。 於ては行動・意識 《行動の不足分》 じ間にたてられたであろう。 同じ一つの能力」とは、 ح ・認識の一つになったものとして働く。 《関係の認識》 根本的仮説ともいうべき《無生の物質への生命の働きかけ》とみてよい。 が知性に於て原初的に結びつくとすれば、 知性の場合には、 可能的行動が意識であり、 関係は先ず現実的行動と可能的行動と つまりここで或る推察が成り立たぬか。 これ 認識の基本様 が 本能に

### ③ 知性の世界

でなく或る意味で実在の構成部分となる(p. 624)」 る。 「私は人間の知性は行動の必要に依存するものと考える。 知性を純粋思弁の能力とみる限りその一般的枠は還元不能の絶対となり他方知性の認識は相対となる。これに対し、 ……知性の形式が独立したものでないからこそ認識もそれに依存するものとは最早言えない。 行動を措定すればそこから知性の形式そのもの 認識は知性の産物 が導出 され

扱う幾何学に於いて知性は勝ち誇る。 て観念へ移る道が内に開かれた。 が問題とされる。 の根本的措定)。 知性のみには依存しない認識がどんな意味で実在の部分といえるか。ここでも認識論と形而上学の相互連関 ②この能力の一面は無機の道具の製作に向う。 ③無数の事物上に拡がる有限な言語の可能性によっ ともあれ行動の措定からの知性形式の導出を見よう。①生命は先ず物質への働きかけである ③そこに成立するのは固体の考察から生じた記号の世界であるから、 ④外の物質を自由な裁断縫合を許す素材とする能力は空間によって与えられる。 物の固体性を (行動

⑤知性の内的世界は記号の世界、外的世界は空間の世界である。

### LE MONDE INTELLIGIBLE

### extérieur

1. l'espace

求するところはすべ

て知性

の領分ではな

0

か。

もしそうであるなら、

本能

知性 の要

2. géométrie (la science qui prend la solidité des corps pour objet)

### intérieur

- 1. les concepts (extérieur les uns aux autres).....symboles
- 2. logique·····l'emsemble des régles des symboles

### 4 本能 の本性

的行為

(p. 626)]

知性的積極的であろう

0

底に常に潜在することになろう。

界を考え得るのでは

ない

空間

は の世

外に踏み出す

知性

の原動力として「精神の積極

.諸概念は一つに

なっ

J か。

『知性

を構成する

. ģ

が、

外にもその

世

原初 の本能はありの ままには生命過程であり、 本 能 は 「自分自身と共感する一

(p. 637)」であるから、 生命 の真相を語る。

たもので、 (1) 本能 前者は自己に閉じこもり後者は無生の物質の操作に没頭する。 知性間 の根本的 不調 和 本能と知性 は 同 原理 が 二方向に分化発展 か かる隔

る

絶は

「根本的不調

和

を証拠だて、

知性が本能

を吸収することの不可能を示すもので

は きるようになった本能である(p. 645)」 入れるが、 から自由になり、 (2)無くされている、 ところが本能はどうであったか。 直観の定義 直観は我々を生命の内部 ③対象から帰還しない、 自己を意識し、 知性は対象を外 対象を反省してそれの範囲をとめどなく拡大で ①元来利害のあるものに から無数 直接連れて行く。 の眺 ④働く範 めに写し取 囲 は限られてい 「但し直観というのは、 って自己のうちへ引き か 働 か る。 な 直

利

間 (3)根本的不調和を如何にして超え直観を成りたたせるのか。 直 観 の 可 能性 直 観の努力が不可能でないことは人間に美的 能 力の あること

七五

645)」ときはどうなるか。

から既に示されるという。 とは言え芸術家の美的直観は個物に行きつくのみである。 「生命一 般を対 象 13 選 ટેં Đ,

たとはいえ、 (i) 先ず 《直観の位置》 その周囲におぼろな曇りを作っているにすぎぬ (p. 645)」 がみられる。 「知性は相変らず明かるい核をなし、 本能は広くなり純化されて直観になっ

(iii) (ii) 感情の現象や反省を伴わぬ共感反感に於て、昆虫が本能的行動をする際にその意識内に起っているに違い 本能は知性を補い知性のみによる認識の不十分さを我々に気づかせ、それを補う手段を垣間見させる。

(iv) 知性を超える直観の衝力は知性から来る。 「知性なくしてはいつまでも本能の形でいて、自分に実用上

それらの事物によって外化されたまま場所運動を続けるであろう(p. 646)]

一かかわ

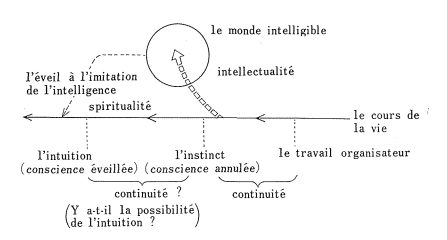
ものを、我々は幾らか体験する。

りの

ある特殊な事物に釘づけされ、

長が本能であるとするとき、 643)」生命は自己の本道たる spiritualité を離れて intellectualité に向うとき別の世界を形成する。 識の覚醒》 のである。 されてい いうとき、 は精神性から完全に隔絶されたものであるか。 直観の可能性はそこに開かれる。 本能と知性との間の根本的不調和とは、充実と空虚、相互透入と相互疎外、動と不動、 ないのであるが、 本能に知性の覚醒を並べておくような安易な手順で直観は成立するか。 を知性に見習うのである。 これは知性から向う限り超えられない。 認識 認識は本能を欠いては成り立つまい。 の素材は知覚によって与えられ、 「本能は知性の領域に 入らぬからといって精神の領域に 位しないわけではない 動きながらの覚醒は、生命性の延長を歩むことであり異物の投入にはなるまい。 現に直観はその衝力を知性から得るのではない しかし第一のものは超えられるのではない 知覚の器官は生命過程の産物であり、 直観の成立過程は未だ十分に解明 持続と空間の間 か。 か。 而 つまり本能は しかしその世界 も本能の覚醒 器官形成 の不調和 の延

## ⑤ 意識の自己限定と解放



のである (p. 650)」

度解放されてしまえば、

っている様々な直観の潜在力を目覚めさせることができるも

となる場合 (p. 649)」

は対象の領域を拡大した。

「意識は

自分の中に折り返して自分の中に眠

外皮に締めつけられて本能に縮小し、

「自己を限定して知性

注意を固定し、 通る意識は、 自己を解放する唯一の道である (p. 647)」から、

意識

は行動

の

行動がもつれ合うことこそ閉じこめられた意識

の道具でなくて原因である。

自分の運動かさもなくば自分の通過する物質に

生命即ち物質の中を投げられて

意識は直観と知性の二方向をとった。

直観

対象の範囲を拡大するだけでは不可能と考えられる。 み言い得る。 〈限定》は本能にも知性にも施され 縮小した本能から直観へ復帰するには た。 放 は直

観

13 .於て 単に

意識 本能と知性は共に唯一の下地から浮き出たもので、これを 1 般 研究の目標と方法 la conscience général (p. 653)

第

兀

知性と物質

ところで知性の大筋はすべて物質に対する我々の働きかけの

と呼んでよい。

般形式を描いているので、 知性・物質両者の発生を追跡することは相関的であるという。 「知性らしさと物質らし

ぬ ぬ る成立を明らかにすること》 ろう (p. 653)」かくてこれからの研究目標は さは相互に適応しながら、 はずはないといわれるのである、 わけにはいかぬ。 しかし固体的知性がそれより広い流体から凝縮した核であるとするならば、 それぞれの細部まで作り上げたのだろう。両者は一層広くて高い存在形式から出たのであ である。他方、 「我々の思考が飛躍を決定した場合(p.659)」に方法が開かれるのである。 知性が知性を超えた意識に入っていく際、先ず知性的なものを頼りとせ 《知性・物質の、 より高い存在形式からの発生と、 再び流体に溶け込め 両者の相互適応によ

### 2 科学と哲学

学者は出来上ったものとして受容することになる、 命はその本性を分離しないと枠に入らぬところから、 自然の抽象的一元性を受けいれることになるのである。 全体の機械論的把握をア・プリオリに容認し、 以外に方法はないから、 而上学・認識批判を定式化する他はないのである。 しかしこの分業は一切を混乱させる、という。 れらの奥にある原因に達しようとするか、 (1) そのときに得られる成果に区別はないとするところに独断が成立する。 科学的認識と哲学的認識 あらゆる実在をその相面から見る。 事実の考察を実証科学に任せれば、 科学的認識そのものによってそれらを超え得ぬことを証明するかである。 そのことが物質的必要から出たことを問わなくなる。 形而上学ないし認識批判は科学の記述や分析の中に含まれ、それを哲 科学の狙いは働くことにしかなく、 つまり科学が実在に対してとる態度そのものによって不整合な形 枠に入っているものまでも疑う懐疑が芽生えるのである。 知性は生物も無生の物質も共に知性のカテゴリーを用いて捉 生命や心理の現象までも科学に委ねるなら、 哲学者は科学者から事実と法則を受け 他方、 無生の物質は知性の枠に合うが生 働くには無生の物質を介する 哲学は認識及び 哲学は自然

くには生の本質を回復させると共に知性と物質の結合を示すことが必要であると考えられる。 (2)真の一元性への道 独断論の偏見を正すには生命の領域に向う態度及び手順を明らかにし、 知性 懐疑論 の作りも の誤解を解 0 の一元

Ģ. 成を辿らぬわけにはいかぬ。 性に調子を合わせていて両者の間には明らかな一致があるのだから、 性を捨てて「内的で生きた真の一元性 (p. 664)」へ向う途上に、いわば《暫定的二元性》が採用される。 664)」このような素材と過程の解明によって暫定的二元性の一半が見られ、これまで或る程度明らかにされた直 両者を共に含んだ素材から、 同じ一つの過程が両者をいちどきに裁断したに 一方の発生を見るためにはどうしても他方の 違 「物質は知 いない

うな意識であろう。これが露わにされたとき我々は初めて真の一元性に触れるのではなかろうか。 知性はそれより広い意識から濃縮した核であった。 してみると知性 ・物質共にそこから裁断された素材は、 そのよ

観と生命の問題が他の一半を担うことになろう。

③ 持続の立場からの考察

(1)

物質・

知性に関する仮説及び帰結

正しさは物を持続 物質は無持続ではないが、 の立場からだけでなく拡がりの見地から見るときも確かめられるという。 物理的存在は弛緩の方向へ、心的存在は緊張の方向へ傾くと想定してよく、 この仮定の

に存し、 が、 拡りの方向 物理的なものは心的なものの単に逆転したものである(p. 666)」と仮定すれば、 一へは数歩を踏み出すのみである。 ところでしばらくの間、 「物質は更に先へ進められ 次のことがわかるという。 たその同じ運動

我々は弛緩の極限に於て絶えず新たに始まる現在で出来た存在を垣間見る

- を暗々裏の表象 (i) 精神は物質に暗示されて一層判明に空間を表象するや否や、 la représentation implicite として、起るかも知れぬ弛緩即ち可能的拡がりから受ける感じそのもの 空間内で自然にふるまう。 精神はこのような空間
- 物質は精神の眼で眺められるとき、いよいよ物質性を強める。

0

中に、孕んでいた。

粋空間 (iii) 物質は精神に の表象は、 そうした運動が行きつくはずの終端を図式にしたものにすぎない。 衝動を与えて物質まで下降させた。 精神は更に進んで空間 の図式にまで到達した。 精神の作る純

科学が: 性 は 求に左右されすぎるので、 (iv) 面と物の物質面が 「ごく自然に遂行されたのであろう。 ところで認識論には第四 空間 物質についてもつ知識は近似的であるが相対的ではない。 の 図 式 かゞ 度に創り出されるからである (p. 670)」この見地からは知覚と 度獲得されると、 また科学は数学的形式によって物質の空間性を強めすぎる の場合の選択が可能であるという (上表)。この相互 適 応 精神 何故なら同じ運動の同じ反転から、 はこれを網の目として物質を把握 但し知覚は実際的 精神の する。 知

1. 精神が物を見習う。 2. 物が精神を見習う。

3. と物との間に神秘的照合を想定する。 4. 知性は精神の特殊な一機能で本質上無生の物 質に向けられる。知性と物質は一方が他方に自 分の型を押しつけるのでもなく, 両者間に予定 調和があるのでもなく、両者は互いに漸進的に -つの共通形式に落ちついたものであ とする。

ので、

共に改作を要する。

科学は原理としては無生の物質を領域とする限り

「実在そ

Ł (i) (2)のに手が届く (p. 670)」のである。 問題点 同 運動 以上の考察から生じた幾つ の 同一反転」とは何を意味するの か 0 問 題を整理

してみよう。

- (ii) 知性 物質間 の自然な相互適応とはどんなことか。
- (p. 669)」を区別することにかかわり、 いうべきこの 論 共通形式を探し出すことが問題となる。このことはカントに反して「空間性 空間 (iii) の中に拡がりきってはいない (p. 667)」からである。ここで、 相互適応の末に落ち着く共通形式とは何か。 物質の空間性を強めすぎる科学が収斂するべき場所を示すことにもなろう。 空間ではない、 何故な 言わば の 科学 度 物 質 合 0 形 は い

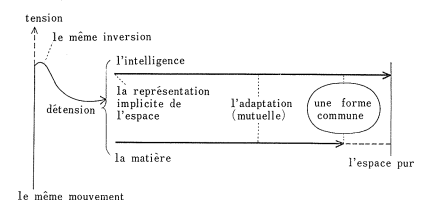
而

上学の場とも

認

識

ろう。 科学の物質認識を相対的でなく近似的というのは、 というとき、 「慎重に分析を進めて思考のカテゴリー またカテゴリー カ テゴ IJ 産出の問題とは、 1 が決められるのは既に純粋空間にまで下降した知性 純粋空間にまで下降する精神の運動を追跡することであろう。実際後に見る を決めるだけでなく、 この 《共通形式》と カテゴリーを産み出すことが問題なのである(p. 671)」 《純粋空間》 の自己展開を反省することによってであ の間で言われることではないか。



ば 垣間 う思 弛緩運動と物質 するのであろうが、 まで続けさせるに過ぎない。 が かくして物質は空間の方向に展開はしても完全にそこに至りはしな 生まれかかる状態を素描できたが、 7 (1) 萌芽を孕んでいたのである。 そ 識 空間に合致して見えた物質は注意の集中に .見させるが意識は実際そこまでは行か い出に拡散し、 4 「そこから次のように結論できる。 ない の保証はどこからくるか。 の 意識 池緩 拡がりの見地からの考察 が、 物質 の開始点と空間に合致して見える物質とを鎖 の 鎖の両端は押さえている (p. 171)」 両者が 空間 わ 意識は ば浮上運動とが この 意識 してみると我々 つい の、鎖、 運 の弛緩運動を辿れば自我は疎外し合 動 而もこのような考察は 0 から 同 両端であるためには、 物質はその運 極限まで続く可能性を我

意識は我

々

の

中でその運動

は 鎖

の中

間

の環は把握

0

両

動をはる

か遠く

k)

マに

より相互透入する。 逆に物質を熟視すれ 性となりカテゴリー

・を展開

した、

というわけではない。

カテゴ

IJ 知

ように、

精神は純粋空間への途上では何もしないで終点で一挙に

知性と物質は相互適応によって作り上げられたとするとき、

るときに為し得る、

わば

《意識と物質の個体発生》

である。

我 ねば

々

が

欲

線上に

行わ

n

なる 意識

ŧ

るのであろうか

を語ることが出来よう。 意識は自己が限定されて知性となった歴史を、そのたびごとの弛緩運動に於て再演

作り出す有様がわかる (p. 673)」 じ抑圧、つまり或る根元的運動の同じ反転が、 この拡がりは意欲の欠如を表現するに過ぎぬ。 の中の音が「物質らしくなって」現れる。 (2)意識の拡がりと物質 一つの詩を緊張して把握すれば詩人の単一な気分を体験できるが、 句は語に、語はシラブルに割れ、 空間に於ける拡がりと、 「このような比較から、 或る程度次のように言える。 数学がそこに見出す見事な秩序とを一どきに 更に各文字が想像の紙の上を練り歩く。 注意がゆるめば意味 積極的 誤実在

意識の拡散は、

に先行する (p. 674)。更に①位置及び大きさの問題は、外化されて行動となった知性 l'intelligence extériorisée en 性の生成過程もあったはずであるから、知性の生成と既得の知性の行う操作とを区別して眺める態度が許されよう。 空間表象に内在する密かな幾何である(p. 674)」右のことは知性の本質的二機能たる演繹と帰納とを考察すれば納得 間を所与とする他ないから、 を定める業にたけている。 の明晰さと自明さが他の演繹を超えるところの自然幾何 une géométrie naturelle されるという。 (1) 知性の全操作は幾何を完成目標として進む。けれども「それらの操作は空間を再構成するまでには決して至らず空 5 が反省的知性 l'intelligence réfléchie 演繹と帰納 知性の生成と操作 知性が作動するとき空間は常に所与であり、操作は密かな幾何から幾何への運動といえよう。 詩が文字に割れたように物質の拡がりとなるのか。 二角の等しい三角形は二等辺三角形であるということは、幾何学を学ぶ前から知られていた。そ ③動物があらわに演繹せず概念を作らないならば等質空間も持たぬ筈である。従って等質 幾何は必然的に前提される。従って我々の知性の原動力となり知性を前進させるのは、 の出現以前に既に解決する。 ②未開人は文明人よりも距離を見積り方向 が幾何学 la géométrie savante 他方知

グソ

ン

0)

形

而上学と科学

空間を所与とするなら同時に必ず潜在幾何 une géométrie virtuelle (p. 975) を導入することになる。

じ理 幾何は帰納に於てもまた理想的極限である。 ンロ 本来の帰納は、 由で行われるであろうということである。 13 かかった鍋 実在は系に分割され系は弧立したものとする考えを含むところの、 の水が今日も沸騰するであろうということは、二辺夾角の決った三角形の第三辺が定まるのと同 かくて帰納に於ては時間は無視される。 因果法則の信仰の上に成立する。 これは幾何の場合に限られる。

どうしても立てられねばならぬ うなるか。 に生じさせることは前件先取の誤りがあるとしても、 自然幾何を持つことを意味するであろう。 する既得の (2)知性の生成と操作 空間を所与とできるためには、 知性が密 いに帯びるものであろうから。 自然幾何は潜在幾何ではない、 (p. 666) ] 純粋な空間直観がその終端となるところの軌道上に存する論理及び幾何が 「知性の見地からは、 演繹に於て考察した諸点は、 反対に若し空間 何故なら前者は知性の生成途上にあり後者は空間を所与と 空間から幾何を、 が精神の弛緩運動の終端であるとするならば 反省的知性成立以前 幾何そのものから論理を、 の行動 0 自動的 知性が

幾何 看取していた。 出した初めの空間はどんなものであったか。 手できたであろう (p. 若し精神に十分な想像力があって自分の自然な運動の逆転を終端まで推進できたなら、 しょ かにも心安らかに感じいとも自然に動きまわる。 このような弛緩運動を知性の生成過程と解すれば、 れぬゆるみ即ち可能的拡がりから受ける感じそのものの中に孕んでいた。 から論 理が出てその結果空間が所与となる、 知性 の生成は、 666)] 精神は、 そこから出て自然幾何・自然論理を形成し、 自分自身だけが弛緩さえすれば持ち得るような、 「精神は物質に暗示されて一層判明に空間を表象するや否や、 とするのは知性的には誤りであると思わ そのような空間を精神は暗 所与としての空間は終点にある空間である。 「純粋な空間直観」 精神は物の中に空間 々裡の表象として、自分の身に起るか 暗、 々、 裡、 物はなくても精神は れる。 の表象としての空 へ到達する過程 では幾何と論 空間 を再発見するが、 が幾何を生み 空間 空間内で 理を産 であ だを入

ŹЦ

源泉は、 物はなくても自力で空間まで達したかも知れぬ精神に存したのである。

た 行動の必要から位置・大きさを問題として物質を処理した。けれども如何にして知性はともかくもそこまで到達し得 幾何の秩序通りに物質を分割する。 のか。 ひとたび得られた知性はどんな操作をするのか。 この 問 いは 《知性 ・物質間の相互適応》 つまり知性は の何たるかを尋ねることにもなると考えられる。 「物」を得る。 空間表象に内在する密かな幾何を携えてこれを物質に押し当て、 萌芽期の知性は暗々裡の表象としての空間を携えて

## 数学的秩序と物質

6

切り取られたから、 体の懐に部分的中断乃至反転が起こるや否や、 反転とはどんなものであろうか。 創造への歩みであると見るときは物の姿は一変する。 (1) 実在の中断 反転 物質の複雑さと秩序に一致し自分を再発見するというのである。 空間 の運動は精神の中に知性を、 自動的に現れるに違いない 「物質的要素の複雑化とそれを結合する数学的秩序は、 物の中に秩序を作り出すが、 (p. 679)] 知性はその同じ過程で精神内に しかしまさにそのような中断 実在全体は不可 実在全

的実在性を具備しない。とは言え物質にも客観的近似的な数学的秩序は内在する、 く運動によって構成されたものには違いない。してみると物質は幾何へ向う途上にある (p. 680)」 長への、 (2)物質及び数学的秩序に関する仮説 従って自由から必然への弛緩だとするなら、 科学者は或る変数を独立させ測定単位を適用して物理法則を作るから客観 純粋な等質空間に全く一致することはないにしても、 何故なら「物質とは無延長から延

的である。ところで物質と数学的秩序に関する仮説で、真らしいものは一つしかないという。 の運動を行っている。帰結 ここにもまた既に見た仮説と帰結が語られている。 、従って同一の道筋に於て、途上にある物質の秩序と終端にある幾何の秩序とは近似 仮説-―精神は弛緩運動の末に純粋空間に達し、 ①物質が独立に数学的 物質もまた同 ル

グソンの形而上学と科学

る流 科学の成功という事実の説明がつかぬ。 秩序を持つなら、 ħ の中断から自動的に知性物質両者の枠が産出されるなら原因の同一 我々が偶然それに邂逅するというのは何とも考え難い。 ③それ故我々の枠であって物質にも適合するものが想定されねばならぬ。 ②物質が知性の枠を全然受けつけないなら、 (枠の成立) から結果の同 (両者の近似 或

性

が説明される。

何よりも中断の解明が待たれる。

ない。 間 秩序の観念は成立するのである。 ぬし、 な志向を置く。 己を客体化して一々の意志となり、 と自動の秩序」に対立する (p. 685)。 を再発見するからそこには秩序がある。 の方向は緊張の形をとった不断の創造・自由な活動である。第二は幾何仕掛けに向う。 .の或る和合である、それは物の中に自己を再発見している精神である (p. 684)」精神は相反する二方向へ進む。 (3)般に、 更に生命的 物理世界が最早法則に従わぬカオスの表象を我々が持つと言うとき、 物の数学的秩序は無秩序の征服だから積極的実在性を持つ……このような考えは依然として根強い と 秩序と無秩序 実在はそれが我々の思考を満足させる度合いに正確に比例して秩序づけられる。つまり秩序とは主体客体 カオスとは意志された秩序が現にあることである。先ず不統一なものがあり、 なもの があるわけではなく、 数学的秩序は秩序たる限り何か積極的なものを含む筈であり、秩序は全く存在しないか 同を同に結果を原因に結びつけぬようにし、 無秩序を口にするとき精神は期待した秩序とは別の秩序に直面しているに過ぎ 第一のものは「生きもの乃至意志されたものの秩序」であり、第二の 幾何の秩序と生命の秩序があるだけである。 真相は次の如くである。 それらの要素意欲の上に一つ 両者間を精神が動揺 いずれに於ても精神は自己 次に幾何的なもの 我々の意志は自 いう。 の単 į 「無生 て無 があ 知れ

## □ 「反転そのもの」物質の生成

要であった(p. 696)」という。 これまでの分析は「実在が如何にして反転という仕方で緊張から弛緩 分析はどんなものであったか。 自由から必然 へと移るかを示すために必

- (i) 弛緩二項の間 の関係は意識と感覚経験によって示される、ということを成り立たせる。
- (ii) の秩序は反対の秩序の純粋単純な抑圧であって説明を要しないことを明らかにする。 更に抑圧とは

り置換と解する他ないことを示す。

質そのものとの反省であろう。 止を究明することに於て知性物質が共に産出される有様があらわになろう。 明である。これまでは反転からの帰結が示されたが、 - 弛緩するだけで拡がる原理とは何か。 は持続及び拡がりの見地 意識は自己を抑圧して弛緩さえすれば空間に達するとしても、 からの考察として見たが、 そこでは原因の阻止が結果の逆転と等価になっているか (p. 696)」 「今やその反転を吟味せねばならぬ (p. 696)」ところへ来た。 意識の拡がりと物質の拡がりとの間に問題を残す。 結果の逆転とは、 幾何の秩序を受容する物質の 空間に達した知性 (ii) は説

行為と一つにならねばならぬ 合致するには、 は意識 出来上ったものを離れ出来つつあるものに則る必要がある、 と呼ばれる。 それは我々の個 696)° 々の滅衰した意識では ない。 見る能力が自分自身に向き直り意志する 我々の意識 が いくらかでも自分の原理

は きぬものではなくなるであろう(芸術家の描く独創的な線はそれ自身既に運動の固定であり言わば凝結でもあるので 我々は素材の単純な寄せ集めからは得られないものを創造しようとするがやはりそこには諸要素が先在し後まで生き 以外のものであるわけがない (p. 増大であり果しなく続く創造であることがわかるという。 ないか)。 形態の創造と物質の創造 「しかし形態を生む活動の単なる停止が形態の素材を構成し得るものとすれば、 何故なら我々は形態創造を内側から把握し不断にそれを生きている。 698)」我々は生きた流れそのものでなく既に物質を担って凝縮したその部分である。 我々が自己の存在を意欲に置きもどし、 「……尤もそれらは形態の創造以上のものでは 意欲を衝動の中に置くとき、 そして他でもない、 素材の創造は理解も容認もで 形態が純粋で 実在は不断

|   | A                                                                                              | В                                                                                                     |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 | 今日までに書かれたアルファベットの<br>全文字を考えてみよう。新しい詩を作<br>るために別の文字が現れて今までのも<br>のに加わるだろうとは思われない。                | 物質的宇宙を或る与えらた瞬間に構成<br>しているアトムの数が増すということ<br>は我々の精神の習慣に合わぬし,経験<br>にも矛盾する。                                |
| 2 | しかし詩人がその詩を製作し,人間の<br>思想がそれだけ富んだ,ということは<br>実によくわかる。                                             | けれども秩序のまるで別な実在があり<br>これが詩人の思想がアルファベットの<br>文字を取捨するようにアトムを取捨し<br>て, 唐突な附加によって増大する, と<br>いうことは容認されなくはない。 |
| 3 | こうした創造は精神の単一な行為であり、行動が続いて新しい創造に入る代りに休止すると、それだけでその行動は散らばって語になり、語は文字に分かれ、文字はこれまで世界にあった一切の文字に加わる。 | その際この附加物は裏を返せばいずれも一つの世界であってよいはずで,この世界を我々はアトムの並置として記号的に表象するのである。                                       |



, い 詩 な行為) 行為の休止 による分散 新しい文字 るものとするのか。②それとも二人は全く同一の文

れを左の表に対比して考察しよう。 先ずAの吟味から始める。①ピエールの書いた詩に用いられたaとジ ヤ ンの使ったaとは、二人が別人であるほどに異な

ここで或る比喩とそれの意味する創造が語られる (p. 698 ~ p. 699)。こ

しかし何故そのことが素材の創造になるのか。

画布等の先在する諸要素から

するとき、

形態は創造された。クレヨン、

素材は確かに構成された。

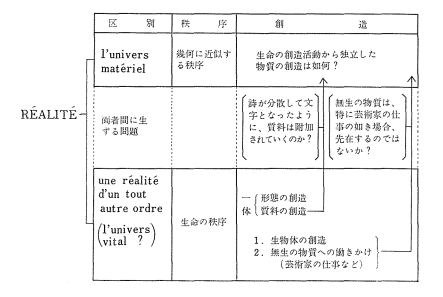
であろう (p. 698)」

創造の流れが一瞬阻止される場合に、形態の創造は物質の創造になるの

画家の一筆によってこれまで世界に存在しなかった一線が描かれたと

字aを使ったというのか。図表の1と考えるなら② らぬ。すると①をとらねばならぬ。してみると新し 加されるというとき、 なったのである。これらの文字が過去の全文字に附 ありその行為の停止によって自分が分解して文字と と見做さねばなるまい。ところが新しい詩は単一で 詩は文字集団から要素を取り寄せたのではない。 前者は後者と別でなければな

八七



だけ豊

かになっ

た。

犬を形成する物質が全

富んだように形態が創造され、

世界はそ

れが

としよう。新たな詩

の創作によって思想

成ると考え、そこに新しく犬が生まれ出

次にBを見る。

いま世界は牛・馬・羊

か

或る固定的眺めである。 あ るまい。 有されるイデアのような文字を考えては つ 想 カコ の 影に過ぎぬはずである。 の 更に適当な表現をすれば創造活動 а かくすれば文字は創造されたの は皆個性的で互いに別である。 そこにある幾 共 7.

ま ことは後で行う単なる眺めといわねばなる 現 あ 質料の創造を語るためには、 は創造されずア せね 分散であるように、 って創造活動の停止によって両者共に出 厶 全アトムの不変的成員から成る物質 ばならな 0 集団から採用されたのなら、 ŀ い。 ム 独立した質料を考える が転位しただけである。 質料 が形態と一 文字が詩か 質料 つ で

八八

ベル

グソンの形而上学と科学

という宇宙観もそのとき自ずと破壊されよう。

う。 基底を与えられた上で、実在の二分肢の一つとして生き残る。科学はおそらくこの場合にのみ拠点を確保するであろ 物質の秩序は生命の秩序とは別の réalité 高い存在形式から出たことが確立され、 なら、その二元性は文字どおり暫定的でしかなかったことになる。 ここで先に見た《暫定的二元性》を見直さねばならぬ。 き業となり、二つの秩序は同格に並ぶわけにはいかぬ。 なのか。若しそうならば幾何の秩序は知性の迷妄乃至恣意から生ずるものとなる。抑圧するのは哲学者にとって悪し 物質及び知性に幾何の秩序を語るとき、それは生命の秩序の単なる抑圧から生じるという。 而も両領域が後まで存続するなら、 であると認めるなら、両者の並存に不都合はない。或る二元論 唯一の実在があってこれを真の眼で見るときは一 いわば生命的一元論である。 他方、 生命の領域と無生の物質の領域が共により 最早それは暫定的ではなくなり、 知性の認識 それは の如何に 「ただの眺 元性となる が姿を現す。 かかわらず 自己の

そのものから非物質的である。 chose qui se défait を暗示する。そこに物質性の本質的特徴の一つがあることは疑いない。ここから結論される。 うした物が出来上る過程 さにその秩序を生じさせるであろう。 自然法則となって姿を現す秩序は、反対の秩序が抑圧されるときに自ずと生まれた筈の秩序である。 terrompt として現れる。 (2)抽象的延長と物質 le processus par lequel cette chose se fait は物質とは反対向きに進み、その過程 次にこの拡がりを満たす具体的実在 la réalité concrète 先ず抽象的に拡がり一般を考察すると、 最後に、 その実在が進む方向は、 今や我々に解体する物の観念 拡がりは専ら中断した緊張 に身を寄せてみる。そこを支配し une tension qui s'in-意欲の弛緩がま l'idée は定義

その延長を満たす 抽 象的延長がそこから出るところの 「具体的実在」 はどこから来たのか。 「中断した緊張」 とは、 「秩序とは主体客体間の或る和合である。 何が中断することを指すの か。 我 々 の意識 秩序とは具体的実 の 中 断 か。

八九

九〇

なくてそれを見ているだけではないのか。 らば)物質と知性は一どきに何かから産み出されたからである。 の中に自分を再発見している精神である」これにならって言えねばなるまい― それは具体的実在の中に自分を再発見している精神である》何故なら、 しかし精神は弛緩によっては物質を産出したのでは (具体的実在を物質と解してよいな 《延長とは主体客体間 の或る和合

- une réalité qui se fait à travers celle qui se défait (p. 705) 설見정 するものと想定する。このように、 考える。腕は放置すれば落下するが、 依存する、つまり生命を分裂以前の衝力として見るなら、それは何かを貯蔵する傾向であった。 あろうという。 (3)生物体の考察 相当精密な物質表象を得る。そのとき我々は生命活動の中に解体する実在を貫いて出来上って い 生命には物理変化の停止や逆転の力はないが、その歩みは遅らせ得る。 右で見た結論は、 解体しつつ創造する動作 腕の中に或る意欲的なものが存続して腕を生命づけながら持ち上げようと努力 物質の内部に入り込めば、 un geste créateur qui se 即ち生物体を考察すれば、更に強く承認 全生命は植物の葉緑素機能に défait というイマージ 今腕を上げる動作を く実 を迫るで
- する行動であり、 来上る運動を表現している (p. 706)」 (4)我々の世界の考察 生命がそこに切り取る予見不能の形態は、それ自身伸びて思いもかけぬ運動になり得るもので、 我々の世界を見ると「このしっかりと結ばれた全体の厳しく決定された自動的進化は解体

その無延長とは何か。 たのか、それとも先在する物質に便乗したのか。 の生命が流入するとき生物体が生じる。生命は生物体となるとき自分の流れを中断さえすれば形態質料共に創造し得 我々の物質界は解体運動であり、これを進化と呼ぶからには不断に更新されているものに違いない。 物質は逆方向の運動の阻害から出たのなら、 「物質は無延長から延長へのゆるみである (p. 680)」と解するとき、 無延長はその運動であろう。ではどのようにして そこに逆向き

そこから延長が出たのか。

ベ

ルグソンの形而上学と科学

種類の行動が為されているとするならば、専らそのありそうな相似を次のように表現できるという。 諸世界が同時に形成されたのでないことも知られている。そこで行動は解体するにせよ出来上るにせよ至る所で同じ (5) そこから諸世界が巨大な花火からの火矢のように噴出する。 諸 々 . の 世界の考察 他の世界も我々の世界と似ており物はそこでも同じように経過すると信じられる点が多く、 ただしここで立てる中心とは物ではなく噴出の 「或る中心が 連

続のことである (p.

各々単一である。 者間に或る生存方式が生じ、これがまさに有機組織である(p. 707)」 また不可分の流れである。二つの流れのうちで物質は生命に逆らうが、 立てると一切が闇に包まれる。 知性と物 一つの世界を形成する物質は不可分の流れであるし、 創造も右のように解すれば神秘でなくなるという。 「ありのままには、 生命は運動であり物質性はそれと逆の運動である。 創造を考える際に創造される物や創造する物を 物質を貫いてそこに生物体を切り取る生命も 生命はそれでも物質から何かを取得する。 両

相互適応によって互いを作り上げたという考えは意義を持たなくなる。 が巧みな有機組織をかぶせるとするから、そうした困難が生じるというのである。では物の前に物を立てるのを止め 料なき形相の形相なき質料に対する作用は如何に解すればよいのか (p. 707)」静的な物質粒子の上に静的な外部原因 ない、 た等質空間及びそれに内在する幾何を一方的に流れに押しつけて物を得るのであろうか。そうならば、 が起こるであろう。 増大する行動の流れを知性が切断するとき物 物質という流れを見よう。先ず物は知性の構成によって成立するということを考えてみる。 という。物質を固定的な物質粒子から成るとすれば、物を形成する前に物質粒子という物を立てるという矛盾 知性は自分の構成力をより強力にしただけで、物質は依然として知性の構成に無縁な流れのままだったのか。 更に、生物の形態を組織してきた活動に於て、「或る深遠な知識がその仕事をしているなら、 chose が出来上るのであって、 つまり物質の正体そのものが変質したのでは 知性の構成物以外に物などありはし 知性は自分に備 物質・知性 わ

である。 方からのみ物質を見るとき発生するのである。 そうならば物の破壊は容易であるしまた正当である。 物質もまた自らの歩みを物の方向へ進めておらねばならぬ。 物は知性の構成によるというよりは、不十分な物質の把握ではなかろうか。 知性は物質の一側面に自己を発見して《物を構成したのだ》と思うの 而もなおここで物質と幾何の秩序とは近似的であるというため 形相質料の合体論及び物の観念は、 知性が自分の

方的に作り出したような顔をする「物」の成立と同じ程に不可解ではないのか。 「如何に解すればよいのか」という問いと同じ重みを持たないか。 生命・物質間に如何にして「生存方式」が成立したのかを問うことができる。これは、形相質料 唐突に二つの流れの合流を説くことは、 0 知性 体 が を

## 第五章 進化の再考察

命自体に宿るものの結果であり、 渾然と包みこむ本性を持つ。生命が分岐するのは互いに疎外されるから、 的蓄積とその急激な使用とを均等に果すのは荷が重すぎた。かくて有機体は根源のはずみが含む二傾向と物質の抵抗 常に多様な仕事をさせる努力である。生命のはずみはこの成果を一挙に得られず、 般的考察は光を投じられる。生命全体の本質は、 生命・物質という二つの単一な流れの間に生じた或る生存方式が生物体である。 植物・動物に分裂した。 また物質の仕業でもある。 生命はありのままには心的なもので、 エネルギーを蓄積して放出し、変形可能の溝を流れさせその端で非 即ち空間化されるからである。 心的なものは相互透入する多数 この観点から見ると生命進化 個の有機体がエネルギー 個体化は生 の項を の漸進 0

## □ 「超意識」と個々の意識

よい。 々の分析が つまり超意識は火矢 正確であるなら、 la fusée 生命の根元にあるのは意識である、 であり、 それの消えた破片が落ちて物質となる。意識はなお火矢そのも 或い は超意識 la supraconscience という方が

ル

グソンの形而上学と科学

掛に封じ込まれているときは意識は眠っていて、選択可能性が甦るや否や目覚める (p. 716) ] une exigence de création であり、創造が可能な場合でなければ意識自身に対して明らかにならない。 のが存続しているものである。 意識は消えた破片を貫き、これを照らして有機体とする。 しかし意識は創 生命が自動仕 造 0 要

りとも合致できるのであろうか。 は意識 る意識は、 ばれる。 の問いは発すべくもない、おそらく設問の方向が逆であろう。 超意識は物質を担った我々の意識ではない。 の消極的結果であるから、 見る能力としては、 自分が超意識の存続であることを自覚していなければならぬ。自覚を中断して立ち止ったときに行う認識 我々が弛緩に於て捉えるものは物質の拡がりである。そこに自己を再発見すると公言す 意識の――従ってまた実在の部分である。《如何にして意識は超意識に達し得るか》 「弛緩さえすればそれだけで拡がる原理 (p. 696)」は今や超意識と呼 自ら持続することに於て、我々は自己の原理に幾分な

能に他ならぬ。 知性は無生の物質を選択して無限に多様な道具を作り出す。 意志された秩序を重ね、行動の創造を目論むことである。ここまでは本能、つまり生命本来の為し得た仕事であるが、 り込む。選択可能の場合に意識は光をとりもどす。してみると意識の覚醒とは創造可能であり、 意識は目覚めるか眠るかしかない。創造可能の場合にのみ意識は覚醒し、生命が自動仕掛に身を委ねるとき意識 エネルギーの蓄積を行った。最後にこのエネルギーを「思いもかけぬ方向」に費すのである。これらは自動的秩序に 個々の意識としての我々はどんなものか。生物体となった生命のあり方は創造かさもなければ自動仕掛けである。 何を選択するか。先ず物質を選択して自己の身体を形成し、次に物質の流れを遅らせること、 創造可能とは選択可 つまり は眠

### ② 直観と知性

やはり存続している。 意識は物質の習性に適応する必要から知性の方向へ自己決定せねばならなかったが、 「そのように消え去ろうとして所々にしか対象を照らさぬ直観を哲学は奪い取らねばならぬ。 直観は漠然たる形では あるが

九四

仕事が進展するに ず確保して次にそ それらの直観を先 真似た過程によ 産み出した過程 生命そのものであ であり或る意味で 観は精神そのも れだけ次のことが つれて、哲学はそ ねばならぬ。この くして直観をそれ れるのである てそこに切り取ら 知性は物質を 直 0

| ,     |                                                                                                                                                   |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 一元    | ①《真の一元性》は超意識からの見渡しに於て言い得る。超意識は仮説と言えなくはない。諸々の世界を考察して噴出の連続を中心として立てる場合も,同じであろう。                                                                      |
| 性     | ②一元性の二分肢の一つとして意識から独立な物質を立てなければ、科学は<br>自己の拠点を失うのではないか。                                                                                             |
| 進化    | ①生命の根元のはずみは心的であり,超意識にかかわるであろう。根元のはずみを問題とするとき,それは《どこまでも確からしさを増す仮説》を孕んでいる。                                                                          |
| 運動の研究 | ②生命の根柢に存する意識と物質から如何にして「生存方式」即ち生物体が成立したか。先在する物質に意識が突き入るなら、排斥すべき《形相質料合体論》と同じ程の困難が生じないか。意識は自分が弛緩さえすれば拡がって生物体となり得たか。つまり、敢えて形相・質料の語を用いれば、両者を共に産出し得たのか。 |
| 直観    | 本能は知性から助力を受けて直観に高まる。或いはむしろ直観からの低落に<br>こそ本能と知性は存するというのか。しかし我々の研究の出発点が知性である<br>限り、やはり本能・知性の協動による直観への復帰を記述する仕事が残されて<br>はいないか。                        |
| 知     | ①知性は《暗々裡の表象としての空間》から《純粋空間》にまで下降する。<br>そとに空間性の度合いを区別して明示する必要がある。                                                                                   |
| 性と    | ②知性と物質の相互適応から両者の「共通形式」へ達する過程は,未だ十分に解明されていないのではないか。更に,物質を空間に合致させる 科学 が,「共通形式」へ向って行うべき自己修正の方法論も残されている。                                              |
| 物     | ③物 chose の成立は知性の構成によるというが、物質もまた物の方向へ進んでいるなら、単に知性のみの構成とは言えない。物質の一側面に於ける知性                                                                          |
| 質     | の自己再発見である。《再発見》は秩序についても言われた。再発見というからには知性は既に自己を知っていた。そのとき知性の生成を説くことが意義を持つか。持つとすれば知性の発展段階を詳述せねばならぬ。                                                 |
| 認     | 物質は物ではなく運動である。意識もまた運動である。かくすれば二つの運動の間に《間隙はない》ととになり両者の出合いに何の困難も生じないのか。<br>他方物質は無延長から弛緩した延長であるとも言われる。意識は本来無延長で                                      |
| 識     | ・                                                                                                                                                 |
|       |                                                                                                                                                   |

であれば本能と知性の間に明確 してきたものではないか。そう 性の成立以前に既に生物体が果 (p. 724)」 このような適応は知 はない、「この適応が所謂知性 抜けようとすれば物質に乗る他 たのだろう。意識は物質を通り 明がそのための或る試みであっ 性を再び直観の中へ吸収しよう らしさ l'intellectualité である 知性の生成・位置及び機能の解 と努める哲学 (p. 724)」である。 d'intuition (p. 723)」は知性を 接合である。この仕事は一挙に 排斥する哲学ではなくて、「知 を往復し続ける」必要がある。 は遂行できず「自然と精神の間 「直観哲学 une philosophie 哲学は諸直観の確保・拡張・

九五

な一線を引くことは困難となろう。だからこそまた知性を再度流体に溶解することも可能となるのであろう。

九六

一元性の哲学に於ける諸問題

3

先に見た《真の一元性》の哲学を超意識から見渡すことができる。そこに発生する幾つかの問題を前表に示す。こ

れらの諸問題はいずれをとってみても、いわば究極点を残す開かれた哲学を示しているのである。 京都大学文学部〔西洋哲学史〕助手〕

(筆者

T

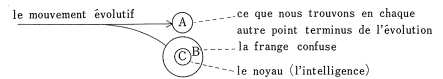
### La métaphysique et la science chez Bergson

### par Fumitaka Tsutsui

Ce qu'on peut appeler le système de la philosophie de Bergson est précis dans 《L'évolution créatrice (Henri Bergson, Oeuvres, P.U.F.) p.646》. C'est un mouvement circulaire qui se compose de trois éléments: l'étude empirique de l'évolution, la théorie de la connaissance et la métaphysique.



La méthodologie de 《la philosophie de la vie》 est représentée de la façon suivante: (1) il faut d'abord chercher A, (2) et ensuite tirer B. (3) Il faut que A et B se montrent de même substance. (4) Nous devrions rendre compte de la condensation de B en C. (5) comment est-il possible de fondre A, B et C? Et qu'est-ce qui résultera de leur fusion?



Torpeur végétative, instinct et intelligence sont les éléments qui coïncident dans l'impulsion vitale.

Puisque la vie est un certain effort pour obtenir certains résultats de la matière brute, les deux formes de l'activité psychique (instinct et intelligence) sont les deux moyens différents sur la matière inerte. «L'intelligence est la connaissance d'une forme, l'instinct implique celle d'une matière (p. 621).» Entre ces deux connaissances existait une différence de degré quand on envisageait combien de clarté de la conscience s'y manifestait. Maintenant

apparaît une différence fondamentale (c'est-à-dire une différence d'object).

L'intuition est 《l'instinct devenu désintéressé, conscient de lui-même, capable de réfléchir sur son objet et de l'élargir indéfiniment (p. 645).》 Mais on remarque que l'instinct agit seulement sur des choses intéressées, la conscience y est annulée, il ne retourne plus sur ses pas et le domaine où il agit est limité. Ce que l'intuition exige appartient, à nos yeux, au domaine de l'intelligence. Comment surpasser ce désaccord? Une manifestation de l'intuition est-elle possible quand l'instinct se réveille à l'exemple de l'intelligence (cf. figure 3)? Mais l'instinct ne signifiera jamais la juxtaposition simple de l'instinct à l'intelligence.

Instinct et intelligence se détachent l'un et l'autre sur le fond unique, qu'on pourrait appeler «la Conscience en général (p. 653).» Intellectualité et matérialité se seraient constitués, dans le détail, par «adaptation réciproque (p. 653).» Il semble qu'une dualité provisoire s'établisse avant d'arriver à «l'unité vraie, intérieure et vivante (p. 664).» Cette dualité implique la manifestation de l'intuition et le devenir de l'intelligence qui se développait avec la matière (cf. figure 4 et 5).

L'intelligence une fois atteinte opére de la façon suivante: (1) elle a déjà contenu une géométrie latente à notre représentation de l'espace. (2) Elle divise la matière selon l'ordre de cette géométrie. (3) Des «choses» sont ainsi atteintes. Mais nous pouvons nous demander :comment l'intelligence a pu arriver à «la forme commune» — commune à la matière. Cette forme devrait être le lieu vers lequel la science convergerait. Dès lors que nous partons de l'intelligence, nous devons expliquer en détail la route sur laquelle l'intelligence coopérerait avec l'instinct pour retourner à l'intuition.

Une autre question s'ajoute à celle-là: comment «un modus vivendi» (l'organisation) est-il né de la conscience et de la matière? Si nous exigions que la matière soit préexistante, nous serions devant autant de difficulté que la théorie de la forme-matière-incorporation, que nous devrions exclure de notre philosophie.

«La philosophie d'intuition», quoiqu'elle soit une philosophie qui s'efforce de réabsorber l'intelligence dans l'intuition, implique une «hypothèse» vaste (la supraconscience) et une dualité provisoire. Celle-ci contient le probléme de la genèse de l'intelligence. Celle-lá se demande si la manifestation de l'intuition sera possible.