ントの

「我」と経験

# カントの「我」と経験

### 一章 自己認識

筒

井

文

隆

第

の は表象たるに止まるを得ずそれを超えたものを要求する、というからである。 のでなく)である。ともあれここにいう限定は思惟によるそれのみでなくいわば質料的限定をも含む。 係において表象の変化と、従ってまた表象かそれの中で変化するところの時間における私の現実存在とが、規定され 拠は表象である、そしてそれは表象として、みずから表象とは異なった持続的なるものを要求する。即ちそれとの関 訂正された証明においては次のようにいう。「……私のうちに見出されるところの、私の現実存在のすべての限定根 現実存在の直接なる認識を証明する》といえねば、 わぬことである。このことを指摘するのは独断的観念論に与するわけではないが、《私自身の認識は私の外なる物の ける諸対象の現実存在を証明する」という定理及びこれに続く証明を見て先ず気づくことは、意識といって認識 か るところの持続的なるものを要求する。」してみると私の現実存在を限定するのは先ず表象 対象を持つ(A 108)」ともいうのである。だがむしろこの要求の正当なることを証明するのが 明らかに 我々は 『純粋理性批判』 した 「私自身の現実存在 の「観念論論駁」に問題の発端を求め、 Dasein 0 最終的証明にならぬと思われるからである。 単なるしかし経験的に限定された意識は、 カントの「我」と経験的世界の成り立ちをいくら 「あらゆる表象は表象としてみずか (直接には持続的 第二版序言にお 私の外なる空間にお 「論駁」の任務では 何故なら表象 なる とい

ないか。以下訂正された証明を辿ってみよう。

与える「形式的直観 を背後に伴っている。 図式・現象の間の同種性 踏み込んでいるか、つまり「論駁」の定理に倣っていえば物の存在をよく証明しているか。ここにおいて「直観」 即ち外感は、 表象を超えて物にまで関係せねば意識は限定され得ないか。「外感の現実性は構想力と異って次のことにのみ基く。 それの一端として時間中のわが現実存在の意識を有する。この意識は他方で外なるものに関連している。 関係によってのみ限定され得るところの ント 能力の二重性 こで生起している。」わが現実存在の意識は外なるものに対する関係の意識と一つのものではあろうが、物の認識に 私は内的経験によって時間中の私の現実存在 はいう。 このことは 内感の可能性の制約として、内的経験そのものと不可分に結合されるということ。そしてこのことはこ (悟性的且つ感性的) die formale Anschauung」である。だがかかる直観が現実性を持つ所以を尋ねると、 単に多様を与えるのみの「直観形式 「私の現実存在の経験的意識 Gleichartigkeit 以よって、 が密かに承認されているのではあるまいか。 ――と同一なのである。」内的経験は認識であろう、思惟主観としての我は (従って時間中の私の現実存在の限定可能性)を意識している、 直観は純粋悟性概念の演繹に従う。 私の現実存在と結びつき、 die Form der Anschauung」ではなくて、 而も私の外にある或るものとの 図式論にみられる如く、 換言すれば直観は常に悟性 表象の統 しかし何 更に形式 範疇 とカ を の

私が時 いであろう。 確実性を証明する》ということを超えるか。一方が他方を証明する(たとえば演繹の方向を徹底する) なくて内外両経験は同時に成り立っているのだと解しても、 私 間中に限定されている確かさと同じなのである。」このことは の感覚に関係している物が私の外にあるのだ daß es Dinge außer mir gebe 「……私の現実存在がそれに於いてのみ限定され得るところの内的直観は感性的で時間制約に拘束され 両者はそれぞれ内的質料と外的質料とを問わねばならな 《内的経験の意識の確実性は外的 と私が意識している確 というのでは 経験 0 意識

的直観といわば多様そのものとの同種性をも想定せねばなるまい。

(表1) 自己認識の二条件

|                   | 形式的限定                                                                                                                       | 質料的限定                                                            |  |  |  |  |  |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| 甲<br>(B 157)      | (1) die Handlung des Den-<br>kens<br>あらゆる可能的直観の多様<br>を統覚の統一にもたらす                                                            | (2) eine bestimmte Art der<br>Anschauung<br>これによって左の多様が与<br>えられる |  |  |  |  |  |
| 乙<br>(B 158)<br>註 | (1) das "ich denke", das den<br>Aktus ausdrückt, mein<br>Dasein zu bestimmen<br>この「我思う」によって,<br>"das Dasein" は既に与えら<br>れている | (2) Selbstanschauung<br>感性的で且つ被限定者の感<br>受性に属するところの時間<br>を、根底に有する |  |  |  |  |  |

観できて自己認識は質料的にも自己完結する、即ち外界にかかわりなく完成するであろう。内的直観が感性的である 或る持続的なるものに依存する。」 ている。だがこの限定従って内的経験自身は、私のうちに存しない従って私の外なる或るもののみに存するところの、 内的直観が知的であるなら限定作用 (意識)を発するであろう限定者を直ちに直

共に究明せねばならない。 我々は内的経験(自己認識)と外的経験(持続的なるものの認識)とを 我々は内的経験(自己認識)と外的経験(持続的なるものの認識)とを にあるがままのものではなくて現象するものとはならぬか。かくすれば ならば同じように、外なる持続的なものは、外的直観が感性的なるが故 能なことを意味する、つまり自己認識に於ける質料の問題を残す。それ 定を俟たねばならぬことを意味する。他方ではあるがままの我の把握不ことは、一方では時間限定の制約を受けこの制約は更に外感における限

生起し得る(B157~158)。」それ故自己認識は我が我に対して現象する 則り、私が結合する多様が内感に於いて与えられる特殊な仕方によって、 自己認識は二条件を要する(表1)。「従って私自身の現実存在 現象やまして仮象ではないけれども、 内感形式に

私に於いて定立すべき仕方(B158評)」は未だ与えられていない。する 察すると、das Dasein は思惟の限定作用によって既に与えられている、 **%**ア mein eigenes Dasein し「私が das Dasein を限定すべき仕方、 は現象でないとすれば何か。 即ちそれに属する多様を 同表乙を考

限りでの認識であるという。

どんなものか。 は のいわば部分として与えている。これが現象として生起するには「特殊な仕方」が必要となる。 das 全体を己のうちには持っていない。 思惟は現象ならざる mein eigenes Dasein ではそれ のみを は

想定される我であるか 限る。さし当っては時間が与える被限定可能者の何たるかを求めねばならない。それは時間を超えて物自体の如くに て与えるところの直観 者 das Bestimmende 我々は次のような直観を有しない。 を、 (B 158性)。」限定者は即ち被限定可能者なりと断言できるのは我々が知的直観を持 時間が被限定可能者 das Bestimmbare を与えるのと全く同じように、限定作用に 「それの自発性を私が単に意識しているだけであるところの、 私の内なる限定 つ場合に 先立

係はどのようにして成立したのか。 にある時間関係に従ってのみ直観的ならしめるところの、 は「自分が結合せねばならぬ多様に関しては、自分が内感と呼ぶところの、且つ例の結合を本来の悟性概念の全く外 産出できても多様そのものを産出できるか。できぬから多様は感性的というしかないのであろう。知性 ろう。)「私が結合する多様」を検討してみるに、悟性は「多様のこのような結合を産出する(B 154~155)。」結合は ものを解消してしまうならば、自己認識は一つの矛盾を含むものとなる。端的に思惟ありという意識のみが残るであ すること》 内的経験は外に物ありの意識と不可分に結合しているとしても、その結合の仕方は にすぎぬではなかろうか。つまり自己認識の質料は外なるものではない。 制限的制約に従う (B 158~159)。」ではこのような時間関 《外は物ありの限定方法を導入 (しかしかかる内的質料とい Intelligenz

時間関係 Zeitverhältnisse の成立 (B 156)

- (1) 我々が時間を表象するのは、一本の線の形像に於いてのみ可能である。
- (2)更に時間の長さ Zeitlänge や時点 Zeitstellen の限定を、 外物が変化的なるもの Veränderliches として我々にあらわすところ

カ

ン

ŀ

のものから常に、全知覚内容に対して採用せねばならない。

(3)従って外感の限定を空間中に整理するのと同じ仕方で、 内感の限定を時間中に整理せねば ならな

定された意識」 か。 我々 の整理方法を導入することによってのみ時間限定は成立する、 は先天的空間表象を持ち得るとするならば、 が 成立するであろう。 だが白い紙に引かれた黒い線によらねば時 そこにおける線および点によって時間関係を表象できるの つまり「論駁」 間 の長さや時 の定理が 点は根 いう「経 源 的 に

ではない

か

が、 を思惟された客観として認識すると如何にして言い得るか 観ではない 識である。 手段を仰いで時 ことを明らかに 然りというためには、 観形式を含むのみで直観における多様の結合はない、 な限定された直観は 〔同〕」によってのみ可能であるという。ここに成立する時間表象は外なる etwas Beharriches 統覚と内感は決して同一でなく、 (2)空間 これを与えるような思惟自身は何であったのか。 (B 276)」ではない。 これ (同)」表象 は統覚が 間 せねばなるまい。 (3)前者が後者の限定方法を内感に導内することによって成立する時間 限定は成立するであろう。 「構想力の先験的な働き(つまり内感に対する悟性の綜合的注入) 《統覚がすべての感性的直観に先行して関係するところの空間一般》 「ただ我あり 我思うという限定作用によって「das Dasein ―と区別できるか。できるとすれば統覚のいう我ありは思惟あり であって「時間に於ける だが空間一般の先天的表象を認めるというのならば、「思考において」引いた線に 前者は nur daß ich 「すべての感性的直観に先行して空間一般に関係」し、 純粋悟性概念の演繹を裏面から支えるのが自己認識である。 bin (B 157)」において意識している表象 従って限定された直観は少しも含まない(B 154)。」この 「……知性としてのまた思惟主観としての我が、 (B 155)。」かかる問いに則れば自己認識とは思惟 は既に与えられている (B158)。」とい を通じての、 一般、 が常に物と不可分である から成るような自己認 にのみ源を発するか。 後者は 「思惟 内感限定の意識 即 であって直 単なる直 が自 1分自身 J 5

- I "das Bestimmende"限定者
  - 1. 「それの自発性を我が単に意識する」のみである.
  - 2. 思惟に先行してこれを与える直観(知的直観)はない。
- II "Aktus des Bestimmens"思惟

III .. mein Dasein"

- (1) "mein eigenes Dasein" 思惟の限定作用によって,「das Dasein" と 思惟の限定作用によって, 「das Dasein は既に与えられている (B 158 註).」

「das Dasein に属する多様を定立す る(B 158註) | 仕方、「多様を結合す る」のは思惟である限り、思惟にか かわり,「多様が内感において与えら れる」限り、感性にかかわる、直観 とはかかる「特殊な」仕方ではないか、

- (1) 「私とは異った一客観の認識には、 ……客観一般の思惟の他に、それに よって例の普遍的概念を限定すると ころの一直観を必要とする. 同様に 自己認識には意識の他に……それに よってこの思考を限定するところの, 私における多様の直観を必要とする (B 158). | かかる多様とは時間の奥 になお存する何ものかであるか.
- (2) 多様とは時間そのもの (思惟による 限定を未だ受けない)と解するか.
- (3) 思惟によって限定された時間と解す るか.
  - α) 《外なる持続的なもの》に源を 発する限定であるか.
  - β) 先天的空間表象から来る限定
- 「知性としてのまた思惟主観として

ントの

「我」と経験

るのであろうか。けれども思惟が自らを客観とするときは如何にして Dasein となり得るの を客観として知ることである。このことが自己意識と異って認識たるためには、 思惟自身が時間 的になることを要す

識の質料を何処に求めるのか、 統覚と内感を区別して自己認識を問題とすれば、 (3)時間限定の根拠は物から仰ぐのか或いは先天的空間表象から来るのか、 (1)思惟と「時間における意識」のかかわりはどんなもの 等の問い (2) 認

# 第二章 「同種性 Gleichartigkeit」

生むのである。

### [1]空間と物

は直観される外的現実的対象でもなく現象の相関者でもなく「現象そのものの形式である(傍点筆者、以下同じ) 性に他ならない(B 457)。」先験的感性論においては空間は一切の外的経験の根柢に存するものとさ れた。だが空間 Korrelatum 他方また「空間はそれを限定する(充実させ或いは限界をつける)あらゆる物に先立って絶対空間と呼ばれる。この 覚知の綜合、 ることにならないか。虚空間は外的に直観される現実的対象ではないが「存在するかも知れない(B 261)」と言い、 (B 460)°」第一の二律背及の反定立に対する註においては次の如く述べられる。 時空中の物は「それが経験的表象による知覚たる限りでのみ与えられる(B 147)」が、知覚成立の根拠を求めれば は、外的現象がそれ自身存在するかさもなくば与えられた現象に附加し得るかの限りで、外的対象の単なる可能 をなすのでない(B 457註)とみるならば、「演繹」の方向を捨てぬ限り二者の間に或る同種性を想定す 更に純粋産出的構想力の綜合にありとせねばならぬ。空間と物は不可分であり、 両者は綜合の相関者

### 空間と物

(1)物 Dinge は現象として空間を限定する (物は空間に附加し得るあらゆる述語 大きさと関係 のうちの或るものに現

四〇

実性を与える)。

(3)

従って空間は

(充実でも空虚でも)

(2)現実的では かし逆に空間は自存する何ものかとして物の現実性を、 ない いから 大きさと形態に関して、 限定することはできぬ (空間はそれ 自体

現象によって限界づけられることはあるが、

現象がその外なる虚空間

によっ

7 限

(4)6 れることはない。 ここで空間の充実とか 少くとも先験的原理に矛盾しないから、 空虚とか は次の意味である。 この 原理に関しては認めてよい。 即ち現象によって限界づけ られた虚空間、 従ってまた世界内 部、 ø, 虚、 空間、

実的には直 みるとこの点に関する限りデカル 維持する限りそういうものになろう。 のものは現象の中に見出されないけれども図式を介して現象との同種性が主張されるなら、 り空間 に関するものではないと解される。そこでこの原理と「世界内部の虚空間」 る。この原理は「空間をあらゆる現象の外部に置く」とすれば生ずるような「外的直観の空虚 「すべての対象の先験的質料 相関者でないというのも 我々の先天的形式であるためには、 ここに言う先験的原理は無制約者を求める純粋理性の原理ではなく、 感覚のみが与え得る質料を先験的といい得るには少くとも右の同種性を想定する他はない。 は単に !観されないけれども現象との同種性を想定してよくはないか。 外的多様を与えるのみの形式に尽きず常に悟性を背負 かかる事態を認めることではなかろうか。 die transzendentale Materie aller Gegenstände (B 182)」 やカント トの 演繹が宿命的に達する終端が経験の端緒であり、 純粋悟性概念の演繹がいわば時間空間の演繹に引き継がれねばなるまい。 「認識」とそれほど変ることはない。 へった 多様が与えられるということは演繹の考え方を 可能なる知覚の世界における悟性 「形式的直観」でなければなるまい。 実際、 の 我ありの経験的意識は かかわりを見なけれ 我々の感覚に対応するものとしての 悟性的経験なのである。 虚空間もまた現象中に現 な諸限定 (B 457)」 ば は語ってい 現象と空間 一外なる他の物 ならな の原理であ 、るので は綜 範疇: して つま 空間 0

办

0

ント

直接なる意識」ではあろうが、 物の質料にまで必然性を以て到達しているかは問題である。

# (2)先験的時間限定と物

る。 ある 捨象されて内感をその形式に従って限定する働きだけが注意される場合には、 らであるなら悟性にとって時間とはやはり自分の働きという他は けれども内感について形式を語ることが既に形式的直観としての時間 多様の産出且つ結合であるならば、 つまり悟性は多様のこのような結合を見出すのでなく、内感を触発することによって産出する である。 続的に限定されてゆく働きだけが、従って内感におけるこの限定の連続だけが注意される場合にのみ、 定と時間 先験的時間 悟性が限定作用を行うには内感が不可欠であるというなら、 (B 154~155)。」では多様そのものをも悟性は産むことができるのか。悟性が自分の作用のみを注目することが 産出 限定 は の限定としてではなく)主観の働きとしての運動が、 共になされるであろう。 die transzendentale 時間は悟性から導出されるといっても過言ではない、 Zeitbestimmung たる図式は先験的限定と時間から合成されるのでなく、 「時間でさえも、 直線を引くときに……多様が結合される働き即 悟性は内感の形式を取り出して示すとい *ts* V 従って空間における多様の綜合が、 悟性的時間を立てているのではない 継起の概念さえもはじめて産出される。 逆にまた悟性は時間 hervorbringen 思惟される うに止まる。 もし空間 ち内感が 的 だであ 0 連

の方向からよく包摂しているか。 他方「論駁」にお Bedingung der Zeitbestimmung (B 276)」に必然的に結合しているという。 いては、 経験的意識は 「時間限定の制約としての、 私の外なる物の存在 かかる物を悟性 Existenz は

時 間 哲学は の産出を求めるなら、 純粋悟性概念の演繹を企図することによって、 《思惟と共に且つ思惟によって産出されつつある時間》 時間 .の「所有が生ずる」いわば先験的事実の記述が求められるのでは その延長線上に時 であり、また或る場合には 間 この産出 [の問 題を抱え込む。 《既に産出され ts 小。 悟 時 性 た時 あ 間 は 働

間

即

ち

カ

۲

時

出である。

質料

0

問

題

は

解 間

消するのである。 の概念であろう。

内感か

思

独立を主張するならば、現象する我(自己認識の質料

前

渚

12 5 お 0 い

7 惟 は

自己 0

認識

は

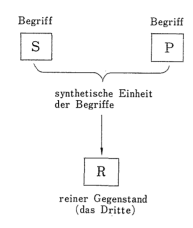
先験的に完結し、

間

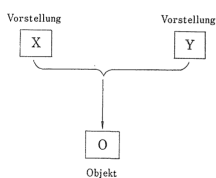
.題を残すのである。

### (図1) 先天的綜合命題と経験的命題

### I. synthetischer Satz a priori



### II. empirischer Satz



統

0

般

的

規則

2

根

諸

現象の綜合に

おけ

る

然的 柢に FI 験 則 能 K 0 客 持 性において、 制約とし お 観的実在性 っている。 て更には 7 示され との 常 は 経 験 K 経 必 規 0

第三者

das Dritte

が必要となる (B194)。」 そこで内感

経 驗 0 口 能 性 0 制

念と綜合的に比較する 先天的綜合判 断 0 П 能 K には所 性 の 与概 制 約と範囲を論ずることが先験的論理学の最も重要な仕事 念の外に出 ねばならぬ 約 と認 める

構想力・ なら、 統覚の三者は、 両概念がそれ 先天的表象の源 に於 い ての み成立するところ を含む故に、 純

であり、

「所与概念を他

の

概

ら三者に求め 綜合判断 0 可 ねばな 能性 もこれ 5

というので ある。 経

はその形式的

原理

を

即

四

自己認識とは悟性の自己産

トの

「我」と経験

ろう。 客観において……結合していることを立言する(B 142)」というとき、 天的綜合命題がそこから導出されるべき一者が立てられねばならぬ。「物体は重い、ということは、これら二表象が 得る。この関係なくしては先天的綜合命題は全く不可能である。何故なら先天的綜合命題は、 且つ客観は二表象と異るところの第三者、でなければならぬ。純粋対象は次に見るような「先験的対象」とは別であ ある(B 196)。」では第三者たる純粋対象とは名辞的な或るものなのかそれとも命題なのか。もし前者であれば、先 ―そこにおいてその命題の諸概念の綜合統一が客観的実在性をあらわし得る――を、 何故なら後者は表象たる現象が持つ対象だからであり、 また諸概念の統一者たり得ないと思われるからである。 客観の原型となるべきものがなければならぬ。 一切持たないことになるからで 第三者即ち純粋対象

# 「先験的対象」(A 108~109)

- 1. "対象とは……現象がそこにおいて必然的に連結するところの或るものの概念である。」
- 我々に与えられる唯一の対象は現象である。

2.

4.

表象たるこの現象が持つ対象は、

- 3. しかし現象は物自体でなく、再び自分の対象を持つ単なる表象である。
- diesem transzendentalen Gegenstande は、 あらゆる経験的概念一般に客観的実在性 (対象との関係) を与え、 また限定され

我々の最早認識できぬ先験的対象Xである。

この対象の純粋概念

der

reine

観を含まず、認識の多様の必然的統一である。

<u>ځ</u> んとすることが、 主観を起える質料としては我々の認識できぬXとなろう。この二重性を持たせてなお認識に客観的妥当性を与え 先に見た同種性の想定になるのではないか。)

(ただ先験的対象はここに二重の意義を持つ。即ち純粋概念としては多様を統一する統覚の所有するところであろ

よう。 ところで「第三者」が命題であるならば、 《経験的認識 (綜合判断である) は、 それの原理即ち先天的綜合判断を、 先天的綜合命題の客観的妥当性を言わんとする意図は次の 根柢に持つ。 この原理の客観的妥当 如くに 一解され

示

得るか。

或

はそのような命題をも超える何かがあるか

四

だがこのような条件は先天的綜合判断に他ならずこれに則ってのみ経験は成立する。 は、 らば、 欠いて可能であるか。 を求めることを拒否するなら、 力。 的妥当性 5 経験 経験的綜合としての経験は、 ずれにしても先天的綜合判断と経験判断との間には二種の対応があると解せられる。一つを仮りにα型と呼ぶな 先験的対象の純粋概念と経験的対象との対応である。 先天的認識としての他の綜合は次のことによってのみ真理性 般 |は経験そのも の綜合的統一に必要なもの以外は何も含まないということ (B 196)。」かくすると先天的綜合判 のに求めなくてはならぬ。求める方法は経験の綜合的統一に必要十分な条件が示すで 先天的綜合判断にこそそれを獲得させねばならぬ。だがこのことは与えられる質料を 自分の可能性において、 あらゆる他の綜合に実在性を与える唯一 他のβ型とは諸概念の綜合と経験的綜合とのそれである。 (客観との合致) を有する。 個々の経験判断に真理 即ち の認識方法である が かる 他 一の根拠 断 の綜合 あろう、 の

その成立場所を得ると考えられるのである。 理の名に相 約」は、 る あらゆる綜合判断の最高原理 (B 197)」を考察してみよう。 先のα型の対応が示すところである。 応 しないと思われる。 「すべての対象は可能的 換言すればすべての対象は可能的経験 この原理に言う「直観 可能的経験は更にβ型をも要求するであろう。 経験における直観の多様の綜合的統 (単数である の形式 筆者 (それは命題であろう) の多様の綜合的統 これを欠いて の必然的 においてのみ 制約 の は最高 に従属 必 然的 原 制 3

先天的綜合判断の可能性の条件は次の如く指摘することができる。

先天的綜合判断の可能性の二条件(B 197)

T. ⑴直観の先天的形式的制約、 (2)構想力の綜合、 (3統覚における構想力の必然的統一――、 を可能的経験一般に関係させるこ

カ

ン

ŀ

の

性を有する」と言い得ること。

∏. 経 験 一般 0 可 能 性 0 制 約 は 同 |詩 K また経験 の 対 象の可能 性 一の制 約であり、 従ってまた先天的綜 合判 断 K お いて客観 的妥

りで客観的妥当性を有する。》だが経験的対象の成立には質料を要する。これをどう解決するか。 味となろう くとも直観において現す能力》であるから②も未だ判断とは呼び難い。 条件Ⅰを検討してみると、 如何にして可能的経験なるものに関係し得るかが問題である。 《経験一般の可能性の制約は先験的対象の純粋概念を含む故に経験的対象の成立条件を含み、 (1)は直ちに経験を指 示する判断とはいえず、 このように見てよいならば、 ③もまた対象成立の域を出ないであろう。 構想力とはそもそも 《対象をそれ Ⅱは次のような意 現に な

## 第四章 数学的原則

ある。 K 的 直 経 一観の先天的制 (1)な 験 )数学的 々の悟性概念の可能的経験 というのは、 てのみである、 的 首 観 |原則と力学的 0 客観 約は可能的 0 綜合は単に という。 Dasein 原 則 経験に関して必然的であるから数学的原則は絶対確実性と直証性を有する、 K 直観に関係するか への適用においては、 .関する制約は単に偶然的であり、 範疇がどのような先天的綜合命題を産む 或いは現象の現実的存在 それら概念の綜合の使用は数学的であるかさもなくば力学的で 力学的原則が必然性を伴うのは経験 一般に関係するかだからである カゝ の問 題が原則 の分析 論 0 仕 ところが可能 的 事 思惟 で あ の 約

\$ 算入されるところの か 悟 办 性概念の綜合が わるのである 「単に直観に関係する」場合、 (表3)。すると当然対象の 「直観から概念へではなくて概念から直観へ進む原則 Dasein その直観とは純粋か経験的 に既に カン カン わ っておらねばならぬ。 (B 199)」が、 か。 数学的範疇は経験的 先ずかかわる L か L 純 直 観 0 悟 は 性 の対象に 純 の 粋な 原 則

観、

3

性

客

則 原

### (表3) 範疇の二部門 (B110)

1. 数学的範疇(量と質)

悟

75

n

ばならな

方

C

直観(純粋及び経験的)の諸対象に関係する.

Ⅱ. 力学的範疇 (関係と様相)

諸対象の Existenz (対象の相互関係におけるか、さもなくば悟性に対する 対象の関係における) に関係する.

### (表4) 原則の二部門 (B 221~222)

7

他

つ

to は み

- 1. 数学的原則(直観の公理と知覚の予料) 現象が直観と知覚の実在的なものとに関して産出される仕方を数える.(構 成的原則)
- Ⅱ. 力学的原則(経験の類推と経験的思惟一般の要請) 現象の Dasein を先天的に規則に従属させる原則。(現象の Dasein は構成 され得ぬ故に、それの関係にかかわる reglative Grundsätze である.)

そこ 5 力学 表 あ 間 得ると思 り込んだも 的妥当性、 性 原 純 演 から 汇 カン 形 則 一象され 粋 ある。 両 は 9 時 から更に具体的 つのである。 独 bi 法 て間 的 間 的 必 が 直 得 原 得 原則 然性 のも 則 有 は 直 られたために 接 する直 から だが は ね 般がそれ われる。 cz. 観 絶 的 は 更にはこのような先天的綜 ば を から のを返却する当 のとして帰することのできないような先天的 で 対確 はある 語 必 75 採 悟 であるとい り純粋悟 然性 けれ 用 性は ŋ 証 5 得 経 実性と蓋然性 性 ts によって限定されるところの同じ 現象は空間 験に て TS を は ども数学の 概 ž (尤も 客観 伴 再び 性に基くのである Ús い 念の能力である。 **⊕** · う。 うの 如何に 0 办 203)」というけれども、 演繹世 悟 で 0 0 別相手は は は 9 性を介してでは Dasein 或 経 に関 まり与えられ 終 して妥当するか 純 ts 粋 験 b 験 い んとする原則 、は時 的 L 办。 先ず純粋直 概念からではなくて 7 にまで達してい 合 の適 思 I的認 数学は ے 運命を共にするとい 惟 間 Э K の 0) 用、 る多様 制 お  $198 \sim 199)^{\circ}$ 識 ように あるが)、 ける直 とい 從 約 観 があるとすれば、 0 このような原 可 K 7 って数学の 数学的 見て 総合に 能性 5 は K お 観で 関 る 問 75 l, t 純 純 純、 7 か。 b (そ あり、 を発 粋悟 使用 粋 7 0 ょ 加。 粋、

取

が

六

直、

的

出

の綜合も、

その始まり即ち純粋直観

=零から、

任意の量にまで達する

る

の 0

意

ことも可能である (B 208)。」ここに言う純粋直観とは何

(本5) 原則の絶対確実性と芸妖性

| (表現) 原則の紀列龍大臣と盎然臣 |                                                                                           |                                                                                        |  |  |  |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|                   | 絶 対 確 実 性                                                                                 | 蓋 然 性                                                                                  |  |  |  |
| 数学的原則             | 純粋なる形式的直観に関する限り<br>絶対確実である。我々は数学を行<br>えばよいのである。(純数空間に<br>おける幾何学,かかる空間におけ<br>る限定方法の時間への導入) | 多様が与えられ而も数学に則して<br>対象が成立するのは如何にしてか.<br>かかる対象ありという承認,即ち<br>形式的直観と多様との同種性が想<br>定されていないか. |  |  |  |
| 力学的原割             | 演繹の方向を採用して内感, 構想<br>力, 統覚に基いて原則を先天的に<br>立てる限り, 形式的必然性を有す<br>るであろう.                        | 経験判断の形式は原則に則る限り<br>で必然的であろう。しかし判断の<br>含む対象の Dasein に客観性を語<br>ることは如何にして可能か。             |  |  |  |

観 ねば 経験 識 限り悟性の操作でなければなるまいが、 表象し、 観 公理 み可 ところの或るもの etwas, dessen Begriff an sich ein Sein enthält だけを 欠如に対応するものは否定性である。 粋直観と覚知された現象とに関して言われることである。だが現象が純粋 ZS O 感性のみが有するものでなく、悟性の限定・統一を既に受容した「形式的 (3)カ (2)見別る理 Reale は、 ら純粋意識 知覚の予料と形而上学的仮定 ならぬ。 ②我々の表象の対象 でなければならぬ。 の 的 能である。 直観 原則 直観についても妥当する (B 206)。」このように言えるのは、 経験的意識 の公理 由 だが次の前提のもとに行われる場合であろう。 Iを尋 してみると「すべての直観は外延量である」ということは、 へと、 否定性即ち零とは反対に、それの概念がそれ自身存在を含む それ故幾何学が純粋直観に関して言うことは少しも矛盾なく ねるならば再び同種性の想定に帰着するのではなかろうか。 一般における綜合のみを意味する (B 217)。」綜合 た 一つの段階的変化が可能である、 経 而もか 験 的 —経験的対象 直観は かる直観と多様との同種性を想定せねばな ただ純粋直観 感覚に対応するものは実在性、 「感覚一般に対応する実 他方次のようにもいう。 が客観的に存在するものと解さ (空間 ……従って感覚 (1)純粋直観とは単 時 間 9 在 に 「経験的 的 よっ ts 感覚 直 b の量 観 7

純

iż 直

の

カュ

| (表6) 虚空間と空虚                               |                        |  |  |  |  |  |
|-------------------------------------------|------------------------|--|--|--|--|--|
| 現象の有するもの<br>(知覚可能のもの)                     | 現象の有しないもの<br>(知覚不能のもの) |  |  |  |  |  |
| 1. 外延量「現象の直観<br>に関して (B212)」              | 1. 空虚な空間               |  |  |  |  |  |
| 2. 内包量「単なる知覚<br>(感覚従って実在性)に<br>関して(B212)」 | 2. 空虚(das Leere)       |  |  |  |  |  |

度を無限に減じ得るというのである。では質の達し得る空虚とはどんなもの

カゝ

なることができる(B216)。」たとえば熱は空間の如何なる小部分も空虚に残さな

ものは同一の質を持つけれども度(抵抗或いは重さの)を有し、この度は外延量即ち集

das Leere

に移行して消失するまで、

無限に小と

するために次のことが承認されるのである。

「等しい諸空間が異った質料によって質料

しかし各々の実在的

この誤

った必然性を除去

ば

ts

6

ØQ

B

のないところが一点も存しないように充実されることはできる、

215)」と結論するのは形而上学的仮定を基礎とするに過ぎぬ、

現象の外延量は「どのような質料においても或る空虚な空間を含ま ね

合量を減じることなく而も質か空虚

物と並存するような虚空間と、 は、 虚でない)。 論し得ない、 明する経験は不可能である、 充たされるような無限なる度」が存しなければならぬ (1) 現象におけるあらゆる実在的なものの全き欠如」を直接にせよ間接的推理にせ 「感性的直観における実在的なものの全き欠如」は知覚できず度の区別 しかしすべての実在性が有する度は空虚にまで減じ得るから、 ②一定の空間時間の直観全体は徹底して実在的である(如何なる部分も空 内包量零なる空虚とを共に含む想定であると考えられる。 即ち経験から空虚な空間時間の証明はできない。 (B214)。してみると《実在的 「空間 その理 からも推 時 ょ 内 間 証

学的 感に 成立は内感に 実在的なものに度の存することを認めるとしてもそれは実在性の度であるか。 『仮定が置かれているのではないか。 . お の全き欠如》 て経験的意識は零からそれより大なるあらゆる度に高められ得る……(B 217)」というから零に発する度の お いてである。 は、 かかる空虚を虚空間と同じく知覚不可能と見ることができるなら、度に関しても形而 つまり空虚なる内感という前提である。 「直観の同じ外延量(たとえば照ら

カン

ŀ

0

我

との間 きぬであろう、 と存在との中間段階を表象するのではなかろう。現象における実在性と否定性 なもの も暗い面も実在的なものであることに相違はなく、 された表面) ないと思われるのである。 は……それの概念自身が一つの存在を含むところの或るもののみを表象する」のであって、 に連続的関連を見出すことから、 が、(より少く照らされた) たとえ質の範疇に「制限性」 物があるのでもなくまたないのでもない中間値を表象し得る如き考え方はで 他のものの集合ほどの感覚を惹起する(B217)」のであるが、 ありとしてもである。 両者の各々において悟性の行う統一に度は存するまい。 逆に見れば質の範疇は原則に妥当な指示を与えて (空虚な内感という仮定かも知れぬ) 非存在な 明 カゝ いしそれ 「実在 る 面

# 第五章 力学的原則

Materie という意味は知覚の発現に関していえば多様の綜合であろう。だが経験の綜合に関しては知覚は命題に Anschauung 6 このように考えれば、 る名辞の役割を果すのではな てこの綜合そのものは知覚には含まれず(B219)、 、即ちそれら諸知覚 の発現に先行するように思われる。同じ事態をまた指摘できるであろう。 の現象の統 認識 0 《名辞先行型》 「経験 がそれに則って発現すべきところの規則であろう…… (B222)。」ここでは諸知覚の発現が現象の統 (つまり現象の形式の) 綜合、 の類推は Wahrnehmungen 命題としての認識に先だって知覚が名辞的に成立しているであろう。 解釈 いか (如何にして経験的直観一般としての知覚そのものが発現すべきかではなくて)諸知覚 経験とは の関係の) 「諸知覚によって一客観を限定する認識」即ち「諸知覚の綜合」であっ 知覚 Wahrnehmung の(つまり現象の質料の) 経験の類推の普遍的法則は統覚の必然的統一を基礎とする(B220)。 綜合(B223)」にかかわる、 経験的思惟一般の要請は「単なる直観 というのである。 同じ立場が次のようにも 綜合、 知 および経験 覚 現 象 おけ 0 0

概念の論理的普遍的統一との類推(B224)」に則って諸現象を結合する権利を認識成立の大前提とする考え方に連な されていることが可能である(B220)。」直観的対象の成立は力学的原則においてこそ意義を持つとする見方は、「諸 方は、現象の綜合の規則が同時にこの先天的直観をあらゆる眼前の経験的例において示し得るべく……先天的に表象方は、現象の綜合の規則が同時にこの先天的直観をあらゆる眼前の経験的例において示し得るべく……先天的に表象 るであろう。 (2)認識の 綜合の規則は自分のうちに直観を成立させるべきなのである――「或るものが現象において覚知され 《命題 解釈 このような見方は「あらゆる綜合判断の最高原理」にお いて既に考察したところ . る仕

らゆる現象における持続するものは「(現象としての) 実体」である。 でのみ時間関係は可能である、……即ち持続的なものは時間そのものの経験的表象の基体であり、この基体におい をあらわす基体……が見出されねばならない(B224~225)。」かかる基体は実体である。「ただ持続するもののうち 時間においてのみ表象され得る。ところが時間そのものは知覚できぬから、 のみあらゆる時間限定は可能である(B226)。」かくて持続するものは知覚のあらゆる綜合的統一の制約である。あ [3] 実体持続 0 原則 現象はすべて時間において存在し同時存在と継起は基体 知覚の対象(現象)のうちに「時間一般 (内的直観の持続的形式) として ō

であるところの 直観に尽きるのでもなく、 転するからである(B291)。」ここに言う直観は一体どんなものか。それは単に多様を与える形式ではなく、 明らかにするのである)、我々は空間における(物質の)直観 eine Anschauung in Raume (der Materie) 現象としての実体は思惟された実体であるか。知覚の可能性の制約として知覚されぬ(と考えられる)実体を挙げ 何故なら空間のみが持続的として限定されており、時間と従ってまた内感に存するすべてのものとは常に流 「持続的な或るものを実体の概念に対応して与えるためには(このことによってこの概念の客観的実在性を -を内蔵した直観ではないか。 知覚でもなく、 思惟 ――知覚から見れば推論であり悟性概念から見るならば要求 実体の概念に対応した直観である。 自己認識においては直観が感性 (演繹) が必要 形式的

感性を予想しながらなおそれとの齟齬を有するのではないか。 的なる故にあるがままの我の認識は断念された。だが今や外なる実体の直観を持ち得ると主張するかに見えるのであ 思惟された実体が現象としての実体のいわば形而上学的原型と思われる。これは「限界概念(B310)」ではなく、 かかるものが感性的なる直観の場にどのようにして踏

(4)因果律の問題

直観の意味がここに大きく変ぜられねばなるまい。

み込めるであろうか。

変化の概念……「変化

Veränderung シせ、

同一対象の別の存在の仕方 eine andere Art zu existieren へと継起するところの、

これを考えるに当って我々は次の諸点を明らかにしておかねばならない。

するもの(実体)のみが変化させられる(B231)。」 つの存在の仕方である(B230).」変化するものはすべて恒常的でありそれの状態のみが変易 Wechseln する。かくて「持続

2. 実体の前提…… 従って持続するものとして前提するからである(B233)。」 「諸現象の一切の変易は変化にすぎない、 というのは、 変化の概念は……同一主体を存在するも とし

含むものが客観である(B236)。」表象総括の規則が予め存する故に知覚の継起の規則性がはじめて説明され得るの 出されねばならぬ。ところで客観は物自体でなく現象である、「現象において覚知のこのよ う な必然的規則の 関しては、 さて一軒の家を覚知するには上下左右いずれに始まり終ってもよいが、「出来事 Begebenheit のあらゆる覚知」に 覚知において知覚の継起する順序は拘束されている。つまり覚知の主観的継起は現象の客観的継 起から導

定することによってのみ可能である。規則に従った現象の継起の制約となるのが因果律である。 他方時間そのものの知覚不能なることからも証明は行われる。 しかし 「絶対的時間 (B245)」は知覚の対象たり得ず、 前の時間 経験的時間 間が後 の時 表象は前 間を限定することは感性 の出来事が後の出来事を規 0 必 一然的

からには知覚はただ一対象の成立を指すのでなく既に認識でなくてはなるまい。 ろの知覚である。 (B245)」何ものかが生起することは単に名辞ではなくて命題のあらわすところであろう。これが知覚であるという ここで因果律は実体持続の原則に解消されるであろうか。 Daß also etwas geschieht, ist eine Wahrnehmung, die zu einer möglichen Erfahrung gehört. 「或るものが生起することは、可能的経験に属するとこ 生起ないし変化の知覚は認識ではな

ない。 知覚できぬとすれば何を知覚し結合しているのであろう。 観が知覚の綜合として先天的に有するけれども、知覚を欠いて客観は限定すべくもない。若し我々は実体そのものを 原因結果の連結の法則に従って生起する(第二版)。」知覚が不可逆的なのは変化そのものが既に必然的だからである。 因果律の適用は不可逆的知覚の場合のみである。何故そうであるかは原則自身が示すであろう。 経験とは「諸知覚によって一客観を限定する認識」である、 般は実体と偶有性によって先天的に規定されるであろうが、 してみると「経験の本質的なもの 具体的変化を知るには現実の知覚によらねばなら 「すべての変化 (B216)」は主

実体の持続及び変化が出来事であるなら、出来事の継起を基礎づける場合の因果律は実体持続の原則に基くもので 出来事というものをどのように解するか。

かを区別することはできないのである(B 258~259)。」従って一者が他者に対しまた逆に時間中の場所を限定する制 られていると考えるなら、 それらの共在 Zugleichsein は可能的知覚の対象とはならない、「何故ならもし諸実体が全く空虚な空間によって分け ての諸実体の多様性 (5)同時存在の原則 を限定することはできる。 Mannigfaltigkeit von Substanzen als 覚知の綜合が可逆的な場合に諸物が同一時間中に存在することを知り得るという。 時間において一実体から他実体へ進む知覚は継起する知覚を介して後者の実体にその しかしその現象が客観的に前者に継起しているのか或いはむしろこれと共在するの Erscheinungen において、各実体が孤立しているなら

カ

ン

と経験

係を持たね 約がなければならぬ。 ば ならな かかる時間位置を限定するものは「原因」だけである。 かくて諸実体は力学的相互性という関

そのものによって知覚に関する一切の議論は阻止されるのではあるまいか。 できると考えているようであるが、これは奇妙である。 互作用や因果性と相容れないことを言わねばならないであろう。 三実体が虚空間で隔てられているという仮定から証明は進められるが、その場合も知覚は一 虚空間 (小なりといえども)を隔てた二実体は同様に我々の与り知らぬものであろう。 世界の外部に拡がるような虚空間は経験 従ってむしろ虚空間の想定が諸実体の相 実体から他実体 の か か 虚空間の仮定 わるところで

がない。 矛盾なく経験的直観についても妥当する(B 206)」のでなければなるまい。そうでないなら純粋直観なるものに意味 る二円の認識が二つのまるい皿の知覚の基礎に存するのではないか。 を対象から対象へ導き得るのである として用いられる。「この力学的相互性がなければ場所的相互性 communio spatii すら決して経験的に認識され得な いであろう(B260)。」空間のあらゆる位置において連続的影響 die kontinuierlichen Einflüsse 相互性はここで共在 communio ではなくて相互作用 commercium 即ち力学的相互性 dynamische Gemeinschaft (同)。だが場所的相互性は幾何学に基礎を置くとは言えないの 「幾何学が純粋直観に関して言うことが少しも のみが我々の感能 か。 空間 に お け

時間 知覚の移行が不能というなら、これといわば幾何学的相互性はどんな関係 ۲ の関 1 係 厶 から (『人性論』第一篇第一部第五節)」 哲学的関係としていう「隔たり、 は、 近接、 力学的相互性がなければ成り立たぬであろうか。 上、下、 前、 後というような、 か。 数限りない 比 一較の これ 源 がなければ 泉たる空間

在と相互作用に関して次の叙述がある。 統覚の相互性 (共在) Gemeinschaft (communio) der Apperzeption 「我々の心性に お い てあらゆる現象は、 において存しなければならない。そし 可 能的 経験に含まれるものとし

覚知としての知覚に常に存する継起が諸客観に帰 べきならば、 互に限定し、 て諸対 は経験にお んがためである。これはしかし……諸実体の実在的相互性 象が同 いて起り得ないであろう(B261)。」この議論は左表記の如く逆に辿ることができる。 それ 一実体の知覚は根拠として他の実体の知覚を可能にし、 時存在的に結合されたものとして表象されるべき限りは、それらは一つの時間において自分の位置を交 によって全体を構成せねばならない。 せられんがためにではなくて、 この主観的相互性が…… (相互作用) である。 また逆も可能でなければならない。 これなしには同時存在 諸客観が同時存在として表象され得 実体としての現象に関係づけられる の経験的関係 このことは、

実体の相互作用と経験

- 1 実体の相互作用は原則として経験の根拠である
- この原則に基いてのみ、諸客観が同時存在として表象され得る。

2.

4.

従って知覚の可逆的

継起が可能となるのである。

つまり同時存在の経験が成立するのである。

2に基

3. //象が 同時存 在 的に結合して表象され全体を構成している》 という主観的相 互性 は

が 互作用をも知覚することにならぬか。 は 相互作用 経験として同時存在を立言する、 則と経験を結合するものは何か。 において統 一しないなら、 これを可能にするのが諸実体の相互作用である。 それは実体の知覚である。 諸実体 更に、統覚の相互性は共在ということに尽きるなら、 の相互作用を主張するのは何者であろうか。 これが不可能ならば結合は成立しない。 諸々の実体を知覚することは 即ちあらゆる現象を統覚 知覚の移行

は そもそも るのでは 統覚の 直観 な 相互性 かかる共在から発したので い 办。 般において、 (共在) 統覚はあらゆる経験に先立って空間 はい 産出的構想力が多様を継時的に綜合する純粋作用である。従ってそれは幾何学に属する わば論理的共在 は ない か。 (悟性の論理機能) このような相互性には、 般に関係する、 をも意味すると考えられる。 カント というのである。 に従えば純粋空間が直観として対応 「空間の記述としての運動 否むしろ範疇 の生成

### (表7) 「結合」の分類

### entweder:

I.合成 Zusammensetzung (Compositio)

相互に必然的関係を有しない 多様の綜合、数学的なものに おける同種的なものの綜合は これに含まれる.

- (a) 外延量に関する集合 Aggregation
- (b) 内包量に関する合同 Koalition

結 合 Verbindung (conjunctio)

oder:

Ⅱ.連結 Verknüpfung (nexus)

> 相互に必然的関係を有する限 りでの(偶有性の実体に対す る、結果の原因に対する如 く)、即ち同種的でないが先 天的に結合されたものとして 表象される限りでの、多様の 綜合. 任意的でなく多様の現 実存在の結合に関係する故に, 力学的である.

- (c) 現象相互の物理的結合 die physische der Erscheinungen untereinander
  - Subsistenz & Inhärenz はこ こに位するであろう (筆者).
- (d) 先天的認識における現象の形 而上学的結合 die ihre metaphysiche Verbindung im Eekenntnisvermögen a priori Substanz & Akzidens 1122 に位置づけられるであろう. また力学的原則はここまで達

しているか (筆者).

办 行 空間表象に

お

てなされるなら、

?の可

能性は統覚の

共、

在

K

求

3

得

155浬)。」 ここに

いう運動が先在する

ば

カュ

ŋ

でなく先験哲学にも属する

を

可

能

にするような外延量をそもそも

部分の表象が全体の表象

ば 事 [6] 態は 経 験の 別 類 である。 推 の検討

成立させるのは何であるかと問うなら

様 て て 互作用によって「諸現象は 0 0 合成体 compositum reale) 関係がそこから発するところの三 力学的関 仕方で可能である。 7 一而も結合している限り、 ein Zusammengesetztes (実在 そしてこのような合成体は 係 は 属 性 それ Inhärenz 互 実体 故 b を成 K 誾 他 離 の 9 0

様

0

Ŧ.

の関係である (B262)。」 そこで 実在

Konsequenz

合成 Komposition

五六

は悟 ての時間の成立に先行する。これは 間 対応せねばならぬ、 限定の働きだけが注意される場合である (B154)。では「量としての時間そのもの die Zeit selbst, als einer Größe」 え方が空間と物との間にも成り立たない からも 時間を表象するの 切 性 の連続的限定の働き Dauer 現実存在の継括としての時 とはどんな関係にあるの るのでなく専ら外なる とするなら実体持続の原則はいわば絶対時間の表象からの演繹に従うことになる。 は線の形式によってのみ可能であり Handlung 間 「観念論論駁」の主張するところでもある。 etwas Beharriches の意識に他ならずこれこそ持続である、 か。 か。 P 前者は線として表象された時間 つまり外的直観 決して空虚な時間を基礎として言えることでは (B156) の第 を俟たねばならぬ 時間 義的意味は最早純粋空間ではなくて実体の を思惟するのは直線を引く (空虚な時間) 同様にして「系列としての 而もこの働きは空虚な内感か カシ く言い得るならば持 に他ならず後者はそれ なくなる。 内感 同 時 流は量 じような考 間 の あ らも空 思惟 続 的

ある。 ともあれ問題の核心は実体の直観に存する。 諸部分が相互に等しいと確認することはできぬ、 根柢には力学的結合が存すると考えるならば、 体及びそれの状態の結合があらゆる関係の源泉というのであれば、 (このことは空間 !の中に物を見るというより物の中に空間を見るというべ 時間 とロックも言うのである の諸部分が等質か否かの問題をも惹起するのではな 力学的関係が優位に立つであろう。 (『人間悟性論』 ルグソンの立場を彷彿 第二巻十四章二十 時間 か。 世 る。 統 時 間 実 0

現象相互の結合を超えて「形而上学的結合」に位するのではないか。 existieren に他ならぬところの、一実体の諸規定(B229)」である。また偶有性を「実体の現実存在 意味か。 力学的関係の第 えば物質の偶有性としての運動に)」付与された「特殊な現実存在」である(B230)。このように見てくると三つの 実存在 das Dasein der Substanz」であり、これに対する属性 Inhärenz とは「実体における現実的なものに 的に限定されている仕方(同)」でのみ表示するならより適切であるという。 さて実体 Substanz に対する偶有性 Akzidens 一のものは実体の Dasein と偶有性の Dasein とを問題とするのではないか。すると実体―偶有性は は「実体の特殊な存在の仕方 属性が特殊な現実存在であるというのはどんな 他方自存性 Subsistenz とは「実体の現 die besondere Arten Dasein derselben が積極 へたと

ことを表現するには空間中の変化たる運動を採用する以外にない。 体の概念に対応しては するならば、 相互性の範疇に関していえば「若しも(現象としての実体の)相互性を空間において、従って外的直観に した諸限定を結合することである。」これは「空間における点の運動の直観」を欠いては理解することもで きな 物 の可 能 我 K は 々 は 範 この 一疇及び外的直観の二条件を要する 「空間における 相互性の可能性をきわめて容易に理解できる。 (物質の)直観」を要する。 (B291)。この事情が関係の範疇を例として示され 「変化とは、 因果性の概念に対応する直観は変化であり、 何故なら空間は既に先天的に形式的外的関係 同 物の Dasein において相互矛盾 お て表象 実

カント

の

を実在的関係の制約として含んでいるからである(B293)。」

292)」なし得るのではなかろうか。 考えるに当って採用すれば、 悟性概念はむしろ感性の捨象において成立するとさえ考えられる。この問題は sistenz—Inharenz ば、 則せんとすれば知覚を超え得ない。 何故登場しないのであろう。 論理性に徹するなら我々は次の諸段階を経る――-⑴主語と述語、⑵形而上学的関係 概念の論理的普遍的統一との類推 せねばならぬ。 し外的直観によって範疇の客観的実在性を証拠だてる dartun(B 291)というのである。 を十分な意味で証拠だてねばならぬとすれば、 的直観とするのか判定は容易でない。 変化の理解は空間における点の運動の直観による以外にないというが、このことを因果性の概念の客観的実在性を "Inhärenz und Subsistenz (substantia et accidens)" が見出される。これは純粋悟性概念たらんとするのか かる叙述を前にして、カントは純粋空間の優位を認めるのか、それともそれを認識不能として実体の直観を第 既に実体の現実存在たらんとするのか(実体の直観)。或いはまた概念と直観の密かな同一性を示唆するのか。 Verhältnisbegriffe ⑴所与の三項から先天的に認識されるところの、第四項に対する質的関係を求める類推 の関係。 は直接に与えられた物を前提し、これがなければ可能ではないのである (B340)°」純粋 (3) は 変化を右の仕方で表し得るなら、 実体の概念もそれに対応する直観も姿を消している。 Dasein を問題とする故に直観を含む。範疇は②と③に跨っているのである。 (B224)。論理性に徹せんとすれば形而上学的諸項及びそれらの関係に携り経験 且つ経験が範疇に従うとすれば実体から自由でない。 実体の概念に対応する「空間における(物質の)直観」は、概念の客観的実在 実体の直観と考えられる。範疇によって物の可能性を理解 内感限定もまた「線を引くこと(運動) 「先験的場所論」 (Substanz—Akzidens) 🗇 《物質 ここで類推の二義性を想起 いま範疇表そのものを顧れ (実体) において考察する。 の運 によって (B222)' 0 verstehen 直 一観》が Sub-В (実 (2)義

相互性の範疇に関しては何を理解すべきか。 空間は 《先天的に相互作用の形式的外的関係を含む空間》 となってき

たのである。このような関係を究明せねばならない。

das Innere überhaupt、②それの相互関係、の二者だけである(B341)。しかし物が「内的なものを基礎に持たず単 λģ なる関係だけを表すような限定」と共に直観に与えられる場合には、右の抽象作用による必然性は物には当てはまら 比較されるのは純粋悟性に属するものとしてか或いは感性的直観に属するものとしてかを判別する働き( B 317)」で 切の多様性にお を構成するもの を指示するのが 7.先験的場所論と範疇 物は物自体でなく現象だからである(B341)。 抽象作用に基き直観のあらゆる制約を捨象する場合には単なる概念において残るものは、①内的なもの一般 いて表わされる(B325)」という点である。かかる比較を行うのが先験的反省-「先験的場所論 実在性)によって表わされるというのではなくて、物の概念に先行する諸表象の比較が物の一 概念が感性と悟性いずれの認識力 Erkenntniskraft に属するか(先験的場所) die transzendentale Topik (B324)」である。これが範疇と異るのは 「諸表象が相互に 「対象がそれ の判別

### 一物」と一関係」

- (1)て比較的に内的なるもの Komparativ—Innerliches である、これはまたそれ自身外的関係から成りたつ (B333)。] 「物質は現象的実体 Substantia phaenomenon である。……私が知るのは直に内的なもの Schlechthin—Innerliches ではなく
- (2)らゆる外的知覚の第一基体たり得ることは明らかである(B340)。」 「空間における持続的現象(不可入の延長)が全く関係であって、 直に内的なるものを少しも含まないにも拘らず、 而もあ
- (3)「我々が物質について知るところは単に関係である(我々が物質の内的限定と呼ぶものは、 単に比較的に内的なるものであ
- (4)で あって純粋範疇によっては決して思惟され得な 「物 ein Ding は 全く関係から成立せねばならぬ、 い と聞けば人は非常に意外に思うが、 か か る物は或るもの一般 Etwas überhaupt しかしかかる物はやは の感能に対する単なる関係に り単 なる現象

カ

おいて存するのである (B34)°」

出すであろう。 質料」と感能との連鎖 現象の有する関係を右の如く考察すれば、⑴~⑶は外的対等的関係といえる。⑷は「先験的客観」ないし「先験的 物は絶対的に内的な限定ではなくて外的関係を優位として成り立つと考えられるならば以下の結論と問いとを産み にお いて物が成立することを主強するもので、 今問題とする関係とは別の見方が必要であろう。

繹の妥当性より前に、 の基礎は定まらな 直観から概念へ進む論理が立てられねばなるまい。そうでなければ先験的場所論は感性においては孤立し、 から採用するのは悟性である、 た故に、 Dingen vorhergeht (B325)」は感性の場所で行うしかないであろう。純粋概念からではなくて純粋直観から得られ 我々自身の心性に 先ず先験的場所論は、「概念から直観へ進む原則(B199)」とは逆に、「直観から概念へ」進むことを我々に要求す 「物の概念に先行する、諸表象の比較 die Vergleichung der Vorstellungen, welche 悟性独得のものとはいえない「先天的純粋原則」があるというので ある(本稿第四章目)。 お 原則そのものの成立において いて我々の感性の根源の秘密がよこたわっている しかし原則の成立は単に悟性によるのでもなくまた感性のみがなし得るのでもない。 《感性から悟性への道》 (B334)」のである。 を検討せねばなるまい。 vor dem Begriffe だが敢えていうならば 先天的認識 勿論原則 また演繹 を直観 の演

直観全部が捨象されるので、多様が相互にその位置を決し得る唯一の方法、 ある。という如くに考えるしかない。何故ならこのことが関係そのものの悟性概念だからである。しかしかくすれ る……(B 341)。」では失われた空間を回復させてみればどうなるか。二滴の水が「同時に異った場所で直観 され (B319)」のは、空間そのものの示す数的差異性によるというのである。 我々が単なる概念だけを扱うなら、 物の抽象的関係というものを、"一つのものが他のものに この差異性が関係そのものの悟性概念に結 即ち感性形式 (空間) おける限定原因 は失われるのであ る

合されるなら、一 つの空間 一が他の空間の限定原因である、 ということになるか。ここで限定する空間と限定される空

퉵

が問題となる。

は他の空間を限界の制約として前提する、とみなければならない は 空間 ない 空間 の部分は他の部分によって与えられるのではなくて単に限界づけられる」故に、 の諸部分は同時的である故に集合をなすが系列をなさない、「空間の一つの部分は他の部分の可能性 (B439)。」しかし空間の多様な部分を覚知する綜合は継時的であり従って時間に (同)。 すべての限界づけられた空間 お い て生起し系列を含む。 制 約で

ば理念の成立そのものの成否を問い得るのである。 約被制 界だけに関係する(同)」ものといえるか。 Erscheinungen 如何にして また諸空間 て行われるから時間的であるというに等しくないか。 限界づけられた空間 与えるのでなく限界づけるのみだからである。 めて考察せねばならぬ、 るところの綜合》 かる背進を可能にする唯一の拠り所は諸項が系列をなすことであり、 けれども右の事態は空間 約 0 関係に の限定被限定は一方的でなく相互的であるなら系列を見出すのは困難であろう。 《先天的に相互作用の形式的外的関係を含む空間》 (B443)」を目指して絶対的総体性を求める、 ; ;30 あるが故である。 いて空間を綜合することは悟性の見る現象をあらわにする exponieren ことになるか。 は逆にまた限界づける空間を限定するのではない ただ次の点を指摘することはできる。 一の諸部分は既に与えられているということを意味しないか。 空間 の諸部分の綜合が時間 制約する空間は既に現象の外部に想定された空間となっていな 限界づける空間を見るのは無制約者を求める理性の眼である。 かかる綜合が時間的であるといえないならば系列は崩 にお けれども理念は現象を超越するのでなくて「全く感性 となり得るか。 理性の理念は「現象の解明 いて生起するというのは、 系列を問題とできるのは か。 空間 の綜合は真に 理性と悟性のかかわりの問 何故なら 系列をなすような空間 「背進 \_\_\_ 《時間 die 一段論法が 空間 的 Exposition K おお である は 題は稿を改 時 他 逆に い て生起す 壊する、 間 の 空間 小。 しか K 办。 お Ų, 之 は カゝ L 1/2

関係だけである 判明であり うのである。 く比較的に内的なるものではないか。このことはロックの考え方に似る。彼は は 項は命題に るものである (第四巻二章十五節)。 なかろうか。 いて考えられるならば、 外的 関 (第二巻二十五章八節)、 関係は事物の実在に含まれず外的で添加されたものであるが、その観念はしばしば実体の観念より明晰 (前出 係を優位に見るとき、 直観の制約がすべて捨象されるとき単なる概念において残るものは、 てのみ意味を有し且つそれ自身またどこまでも外的なのである。 (B341)というが、感性の場所から分離された「内的なるもの一般」は再び物に則してみ 「物と関係」の表⑴。」してみると「現象としての実体」というのも比較的に実体的 関係及び実体に関する考え方はロックとカントでは異るであろうが、 カントのいう現象としての実体も絶対的に確かなものではなくなるのである。 第二の問題は次の事柄である。 真なる知は二観念の一致不一致に存する故に観念自体の明瞭か否 即ち認識の根幹は関係の命題 『人間悟性論』 「私が知るのは 内的なるもの一般とそれ において次のように 認識が外的関係優位に に存する、 かに こなるもの 存 れば同じ 内的 も関 の相互 な の・

それは実体的なものの概念 der Begriff von ではなくて てである(B441)。」 先験的主観は実体とは言い得ず実体的なるものに止まるであろう、 くて実体そのもの 実体と偶有性は系列をなさぬとして次のようにいう。 般の概念に他ならない、 Dasein それならば物に関してもまた事態は同じではあるまいか。つまり外的現象は純粋概念としてのSubstanz の存在する仕方である。 の問題を孕む Subsistenz ただしこの対象によっては一切の述語を持たぬ先験的主観のみが思惟される限りにお この場合先験的理性の理念であるかのようにみえるものがあるとすれば、 Substantiale であろう。 だからである、 「実体に関していえば偶有性は元来実体に従属するのではな この点は既に考察したところでもある。 けれどもそれの意味するところは存立する対 それ は我 々が 知的直観を欠

第六章 認識能力

ŀ

O

「我」

と経験

題先行型とみるかによって、 nisvermögen 第五章印) 単なる直観 様相 の範疇はそれの付加される概念を客観の限定として増大させることなく、 というのであるが、これら三つの綜合に可能性・現実性・必然性はそれぞれ対応するのである (現象の形式)の綜合、 に対する関係を表現するに止まる(B 266)という。だが認識能力というものを名辞先行型とみるか 可能性・現実性・必然性は異った仕方で考えられるであろう。 知覚(現象の質料) の綜合、 経験 (それら諸知覚の関係) 単にその概念の認識能力 経 験的 の綜合にかかる 思惟 般 の要請は、 Erkennt-(本稿

とに構成的原則を如何にして従わせ得るか。 ben werden (B267)」に関係せねばならぬ。これは命題先行型の認識解釈である。 の形式(命題)においてのみ考えられるべきものとなる。だがこの形式たるや統制的である。 範疇は(1)「可能的経験 可能的経驗の綜合的統一 deren synthetische Einheit, in welcher allein Gegenstände der Erkenntnis gegemögliche Erfahrung」および② 「認識の諸対象がそれのうちにおいてのみ与えられるとこ つまり対象の可能性は経験 統制的原則がそれのも 般

独 ここに第三の らは任意的な思考の結合であり、 ならこれらの概念は経験にも経験の既知の法則にも何ら基礎づけられ得ない。経験とその既知の法則を欠くのでそれ 的実在性を持 ない。「未来を (1)可能性 ;で意味を持つなら「経験一般の形式的制約に調和する」必要はない。これら二条件で十分であるとは考えられてい 制約に基くこと(B268)。 ·実在性は経験の質料たる感覚にのみかかわり得るもので、関係の形式にはかかわらないのである(B270)。」 つための条件は二つである、 《質料的 (単に推量するのでなく)予め直観する」能力等の概念は、 「物の可能性の要請」は、 可 能性》 しかしこれらは主語概念だけに対応する直観の形式的制約であろうし、 が加えられる。 矛盾を含まないけれども客観的実在性……に対して如何なる要求もすることはでき ①概念が論理的に無矛盾であること、 物の概念が経験一般の形式的制約に調和することを要求する。概念が客観 その可能性の根拠を全く有しない、「何故 ②空間における概念の構成即 可能なる物が ち空間

六四

物の する如くであり、この物質を直接に知覚できないのは我々の感能の粗雑の故 知覚の系列における物にまで達し得るからである(B 273)。」引きつけら れ その物の知覚に先だって (2)現実性 Dasein は一つの可能的経験における我々の諸知覚と関連し、 が、いくつかの知覚の経験的連結の諸原則 物の現実性に関する要請は知覚を要求するが、必ずしも対象の直接なる知覚でなくてよい。 -それ故比較的先天的に、 その物の Dasein (類推)に従って、いくつかの知覚に関連してさえお 我々は類推の手引きによって現実の知覚から可 を認識できる。 0 た鉄粉の知覚から磁気物質 あり、 「可能的経験一般 何故なら、 その場合には物 0 0 存在を認識 「もしも 的 諸

しているのである。

るとは考えられぬという。

であろう。先にみた二条件に第三の条件が加えられて現実性へと移行するのではなくて、

単なる直観形式の綜合によって成立する空間形式は

《単に可能でし

か

P

の≫

可能性

一の要請 ts

はい

わば孤立

認識が不全なのは統制的原則に欠陥ある故ではなく、 先天的諸命題に従うべき対象の製作が 粗 雜 な の は 専 5

無関係である

カ

'n ŀ 0

る経 より精 のみが我々の経験的直観の直接なる証言であろう。 うになると仮定することか。我々の感能の性質までは変更できぬとすれば、そのことは仮定の域を出ない。精緻 るものに尽きず、どこまでも知覚を拒否する の我々の認識も達するのである(B273)。」感能をより精緻にするということは、磁気や電気をみることができるよ (構成的原則に則るべき)の責任である。 |験的直観に遭遇するであろう。それ故経験的法則に従って知覚とそれの連絡とが達するところには、物の Dasein 緻 たとえば視覚に関していえば、精々光学器械の使用しか我々にはないといえぬか。 feinerであったなら、一般に我々は感性の法則と経験における諸知覚の連絡に従って、 《推理された知覚》 では感能を指導すれば具体的認識は完成するか。 可能的知覚は、 をも意味するであろう。 類推と感性の拡張とによって現実的知覚となり得 つまり感性の同質的拡張 「もし我々の感能が 磁気物質の直接な にす

らのみ、 ける単なる形式的論理的必然性ではない。 [3]必然性 経験の普遍的諸法則に従って認識され得る(B279)。 必然性の要請がかかわるのは 存在 Existenz の必然性は概念からではなく、 die materiale Notwendigkeit im Dasein 知覚されるものとの連結 であって、 概念の連結に お

必然性の要請のかかわるもの(B279~280)

- (1)Lasein」だけである。 他の与えられた諸対象のもとで必然的として認識される Dasein は 因果性の法則に従った所与原 因 办 5 生じ た
- (2)従って我々が必然性をそこからのみ認識できるものは、 物物 (諸実体) Ø Dasein」ではなくて「物の状態の存在」である。
- (3) 通用しな Dasein 보 おける必然性の表徴は可能的経験の範囲を超えず、 実体としての物は経験的結果とはみなされ得ない。 この範囲においても「実体としての物の存在 Existenz」 とは
- (4) かくて必然性の かかわるのは次の二者である
- 1 因果性 一の力学的法則 「我」 12 に従っ た諸現象の関係

2

ح

の

関

係

K

基

し、

って

或

る

所

が与の

Dasein

(Ursache)

か

6

他

の

Dasein

(Wirkung)

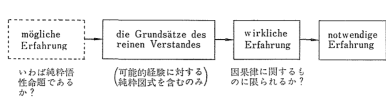
を

推

論

す

### (図2) 認識能力の進行



質、

斜 圭 必 る 能性

て諸 ところの原則である するものはすべて仮言的に必然的であるということか、 る。 即ちそれを欠い 15 的、 n 物 的 必 0 (1) V 制 性 然性 推 実体 状態のそれであるとすることは、 約 0 を (2)カュ とは 論 茵 *ts* か 理 果律を以 は わ 何を意味するであろう の方向でなく外的関係の方向 L 因 る 物が 果性 7 b (B280)。」必然性のかかわるのは諸物 は自然さえも存立しない 0) 7 何 は 0 経 故 原 1 験 尼 則 記 存在するか を指すに他 の 般を集約 如 く二者 実体 を必必 的 「である。 ならな K ĸ ような、 表現せんとするからであろ 然的、 0 턤 徹底することである。 11 題 すると必 に、 を或る仕方で回避することである。 示すことは 世界における変化を一つ 必然的存在 れ K (実体) 限 然 る 性 悟性 理 0 0 要 由 の現実存在 の は 請 規則 而もこの場合に 関与するところ い K ≺ い に従 5 9 カゝ で の法 わ 考 経 ts 世 驗 耟 る 則、 0

で れ

は

般

ある。 に諸 必 0 然的 多 [4]様 知覚 認 識能 制 0 あらゆる綜合判 必 約 0 然的 綜合を目 K カ 従属する 統 命 指 題 (数学 すなら力学的命題である) 断 先行型で (B0 197) 的 最高原理「すべての 原則 認識を考察し からして、 の与えるところであろう) そのことを表 た 対、 0 にお 象、 は は 力学 いてのみ対象は成立し得る。 可、 能、 的 現す 的、 命 は経 題 終、 る。 験、 0 験 に 優 位 0 経 お 形 験 み を 关 る直観 表現するため (Z に従うので n が の多様 最 終 直

的

0 で

カュ カン る見地 に立てば、 認 識 能 力 なるも 0 は Ħ 能的 経 験 カン 6 必 一然的 経 験 ^ の 進 行 である

る。

六 六

力。 式と結合されるべきものが先在するか。三つのいわば純粋悟性命題が存し、 べて時間限定を内蔵して成立している)の欠如した可能的経験なるものも亦然りである。 すところが諸現象の統一としての経験を与えるとすれば、三類推が経験の三つの「純粋図式」である。ではか 験に対する純粋図式 と解されないか。但しその進行が問題である。 図式を欠いた純粋範疇 das reine (左記に見る如く論理的表象となっている) Schema zur möglichen 純粋悟性の諸原則は、 Erfahrung 構成的であれ統制的で あれ、「いわば可能的 を含むだけである (B296)。」 力学的原 は経験に対して意義を持たぬなら、 それが 可能的経験の形式を示すのである 類推 カゝ 則 る図 の示 (F

関係の範疇と時間(B300~302)

- 1. 実体 Substanz の概念から持続性 (あらゆる時間における Dasein) を除けば、 残るのは主語という論理的表象だけである。
- 2. は 原因 の概念から時間(そこにおいて或るものが他のものに規則的に継起する)を除去すれば、 Dasein をそこから推論できるところの或るものがある。 ということだけであろう。 純粋範疇に 残る
- 3. K şt; ける相互原因性もまたこのような説明はできない。 互性の概念に関していえば、 実体の純粋範疇も原因性のそれも客観を限定する説明を少しも許さぬから、 実体の相 互関

いえば相互作用 するのは 範疇から除去されるものは先験的時間限定たる図式である。 論理 的 (は悟性の純粋な論理機能のみから導出され得るか。) 判 断 の表 象のみであろう。 (だがよく言われる如く第三の 否図式を欠如しては範疇は最早範疇たり得 ものが選言判断となるか否 か は疑問である。 ないであろう。

逆 残

b 50 の 《あらゆる対象は直観の多様の必然的制約によってのみ成立し、三類推に従属する。》 |理的判断の表象というに尽きるような (経験の最高形式) を表わすのではないか。あらゆる綜合判断の最高原理が「可能的経験」を内に含んでいるの 《可能的経験の形式》 を立てないならば、 次の如き表現が許されるであろ このことが可能的経験なる

雲を暈して月を描く如くに可能的経験を表現する。 は って奇妙であり、 最高原理 は即ち可能的経験ではあるまいか。 純粋悟性の諸原則 (数学的原則および 類

あろう。 その先行状態のみでない。 ものが漏れるのではないか。 けるその原因によって限定されている」ということである(B280)。因果律に限るならば、 限られる観がある。 得る客観として――みなす場合に、現実的となる(B 245)。」かくすれば可能的経験は第二の類推の表現するものに 間、 右の制限を設ければ現実的経験と必然的経験に区別はなかろう、けれどもそのために Subsistenz-Inhärenz 左記に考察する如く 「二麦象が客観において im Objekt 結合している(B142)」経験判断は、 『におけるその位置に関して限定されたものとして――従って一つの規則に則って諸知覚の関連の中に常に見出され、、、、、、 或るものが生起するということは、一つの可能的経験に属する一知覚である、 相互作用は諸実体の状態の Dasein に関して言われることであるなら、 即ち次のようにも言うのである。 《実体の形而上学》 氷が水になるにはたとえば熱い石が必要であり結果の限定には相互作用もまた関与するで 因果律は実体の問題を内含し相互作用もまたそうである。実体の状態が変易する原因 が立てられれているのではない 「可能的経験の法則」とは「生起するすべてのものは現象 か。 可能的経験の現実化とは言い得な 諸実体の関係はどうなっているのか。 この可能的経験は、 物体は重い 私が現象を時 という に関する k 0 办。

## 現象体、可想体、実体

- 1. だが なくば感能 我々は或る対象 我 々の概念に !の客観でない他の可能な物を単に悟性によって思惟された対象として)、可想体 Noumena と名づける (B306)。 おいては in unserem Begriffe Gegenstände を (それの性質自体からそれを直観する仕方を区別して)現象体 Phänomena と呼ぶ。 次のことが存する。 この同じ対象を(①それの性質自体に従ってか、
- 2. 0 自己制限を行う。 悟性は物自 1体を可 '想体と考えることにより、 物自体はいかなる範疇によっても認識されぬ、 感性によって制限されるのでなくむしろそれを制限する。 従って知られざる Etwas の名のもとでのみそれを考える だが悟性は直ちに次

ントの「我」と経験

(B312)°

3. 何学である)。 体 tanzen の概念は現象体に結合すべき概念である。 可想体をそこにおいて想定する「我々の概念」は範疇ではない。悟性の自己制限を超えんとする概念である。 らである、 に前者の実体は 《実体の直観》を現象体において立てるとき、 の形而上学》が、いわば現象体から分離され物自体の "Ontologie (B303)" に対峙して、存するのではないか。 感性は物自体を直観しないから悟性は感性を制限する。 (論理的表象)、②先験的時間限定 ということが唯一の理由であるか。 だが③は空間における「数的差異性」を感性から採用するのであり、 Ontologie にかかわらない――単なる思惟の対象ではない――と如何にして言えるか。 (時間における持続性)、③先験的空間限定(先験的場所論の純粋化が許されるならば幾 上記の如き実体と「現象としての実体」の間に齟齬を生ずることはないか。更 だがこの結合に問題がある(第五章③、表13等)。即ち次の三者から成る《実 **範疇は物自体に通用しない故に悟性は自己を制限する。** 直観から概念への道を残す(第六章们)。 時間空間にかかわるか 従って実体 してみると ①純粋範

zeption (B261)」が、 存在の経験に、 諸実体の関係を考えるに、Substanzen in Gemeinschaft は「単なる集合であって一系列のいかなる指標をも持たない(B441)」 というとき、Gemeinschaft は単なる共在を思わせるのである。「統覚の相互性 (共在) Gemeinschaft (communio) der Apper 結合されるか。 如何にして諸実体の実在的相互性 この問いは範疇の生成そのものをも問うのである。 (相互作用)に、 更には 「主観的相互性 (同)」即ち諸対象

するのである。 験の形式における可能的知覚と考えるとき、それは常に現実的知覚を関係項として持つ。類推がそれの現実化を保証 5 質料的必然性というのも、 それは孤立し、気ままに描かれた空間形像や任意的な思考結合に関する空疎な判断を産むのみである。 能なる物を、 してみると先天的認識の形式という見地から見る限り、 主語概念に 質料の与えられる形式的必然性を意味するに他なるまい。質料が与えられることに関して (名辞先行型の認識において) 第三の質料的可能性が付加されるという仕方で考えるな 可能性・現実性 ・必然性の間 に区別は しかし経 ない。

### (図3) 主観の構造



は、やはり感性の秘密が残るのである。

自己

認

識

と外

的経験を考察して生じた幾

5

办

0

問

.題を顧

れば次の如くである。

質料 象 時 の性質自体 K (1)٤ 同 (線 ō 種 同 性 合の働きを継時的とみなして自己認識を考えたり空間 種 0 性 問 (B306) としては 題。 0 想定につながるであろう。 範疇— 図式現象の間 感性を一切拒否するとは考え難い。 にカ ント の想定が許されるなら は 同 種性を立てる。 に系列を語るような場 このことは現象 「物自体」 先ず時間 は 的 合 0 同 或る対 形 種 悟 性 式と 性 は

る第 ③とみる場合に 繹は純粋な時空の演繹へと継承され、 容し表象 なら空間 K (2)まで及ばされていない 首 原因 観 の統一を与える形式的 0 0 間 かも 数 題。 は 的差異性」 知れずい 直 「観念論論駁」に言う持続的なるもの、 観 は様 わば か。 を認めねば 々に解され 1限界命 統覚 "直観、 0 題 論理性こそ認識 ③実体 認識の先天的形式的基礎を固めて質料を従わせる。 を構 る ならぬ。ここに直観 成する。 ①単に多様を与える純粋形式、 (物) だが の直観。 の根源とするならば、 先験的場所論 実体 から概念へ ②と考えるとき純粋悟 の道を残す。 によって感性 それは認識 ②悟性 を堅持 性概念の演 0 限定を許 0 自 だが げする 由 ts

Į, ts 般を表す基体」 U かい 等である。 知覚に先立って、 且つ知覚を超えて実体の世界が樹立されては 持続の原則が示さんとする「時

だが秘密を解消せんとして安易に直観の哲学を立てるなら恣意 ぬことであり、 まぬとは言えず、 (3)主観 の構造。 秘 密とは 認識 12 主観 ツ クが単 「感性 は闇と秘密に遮られ 一純観 0 根 念の成立 源 0 秘密 の際に心の受動性を説 (B334)J ってい 、 る。 である。 闇とはあるがままの 独断の危惧を孕む。 デ 力 くときまた秘密が ル ŀ K もこれ 我 5 が 認識 我とは何 存する。 Ó P でき のが

次 号

デカルトの合理主義について(一)……山田

理性の意義と役割し

文 予 告

歴史知識における理論(一)…

論

カントの先天的認識(一)………長島

カントの「我」と経験

を意味し、我自身にとってどこまで露わであるか。

る。

はない。だが範疇の実体を超えるならば知られざる Etwas となろう。闇の問題は理性の理念へと継承されるのであ もし実体に関して「時間における持続性」が(疇範によって)知られるならば、「我」は全き闇の中に没するので

(筆者 東京学芸大学教育学部講師)

終

| 形成の內面的展開(一)安彦<br>・Fへーゲル體系以前期おける<br>・Fへーゲル體系以前期おける | 前   思想形成の內面的展開(一)山田 弘明   前   G・W・Fへーゲル體系以前期 |                                      | ■ カントに於ける カントに於ける | 野 铥 一 郑澤 | 2000 |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------|----------|------|
|                                                   | 的展開(一)安彦ル醴系以前期おける                           | :<br>:<br>:<br>:<br>:<br>:<br>:<br>: | · · ·             | 一考察(一)清水 |      |

### THE OUTLINES OF THE MAIN ARTICLS IN THIS ISSUE

The outline of such an article as appears in more than one number of this magazine is to be given together with the last instalment of the article.

### Das Ich und die Erfahrung bei Kant

### von Fumitaka Tsutsui

Wir machen den Anfang mit "Widerlegung des Idealismus"(Kritik der reinen Vernunft, B 274~), wodurch die innere Erfahrung und die äußere uns bekannt werden. In jeder von beiden muß die Materie der Erkenntnis, außer der Form (dem Bewußtsein), gesucht werden.

Was ist die innere Materie? Ist sie (1) Ding an sich hinter dem inneren Sinne (der Zeit), (2) die Zeit selbst, (3) die vom Verstande bestimmte Zeit, oder (4) die bloß objektivierte Intelligenz?

Kant setzt eine "Gleichartigkeit" in der folgenden Verbindung: Kategorie—Schema—Erscheinung. Zwischen der reinen Form der Anschauung und der äußeren Materie können wir auf der Voraussetzung oder Anerkennung dergleichen Gleichartigkeit hinweisen, wenn er "die transzendentale Materie (B 182)" angibt; denn "transzendental" scheint zum Erkenntnissubjekt gehörig zu sein.

Das Ich, als Erkenntnissubjekt, ist von der Dunkelheit und dem Geheimnisse eingeschlossen. Jene bedeutet "unbekanntes Ich", d. i. ein selbsttätiges Wesen; dieses ist dasjenige, welches im Ursprunge unsrer Sinnlichkeit liegt (vgl. B 334). "Unbekanntes Ich" möchte entweder für Substanz oder Ding an sich gehalten werden, aber das Ich als Substanz sinkt nicht in die völlige Dunkelheit, sondern kann durch die Katehorie erkannt werden,

weil der Begriff der Substanz nur die Beharrichkeit in der Zeit enthält. Ohne diese Beharrichkeit bleibt uns zum Begriffe nichts übrig, als die logische Vorstellung vom Subjekt. Das Ich als Ding an sich kann zugleich "das Bestimmende (158, Anmerkung)" sein, dessen Spontaneität es ihm nur bewußt ist, denn die innere Materie muß in ihm liegen.

Die Idee der reinen Vernunft (das Problem der Seele) folgt der Untersuchung über die "Dunkelheit" nach.

### La réflexion bergsonienne et la réflexion phénoménologique

--- Essai sur la méthode de la philosophie bergsonienne---

### par Tadashi Ogawa

Cet essai se compose des trois parties: 1) notre interprétation de la méthode philosophique chez Bergson; 2) une étude critique sur la méthode bergsonienne; 3) une confrontation de la phénoménologie avec la réflexion bergsonienne.

La méthode philosophique est, selon Bergson, l'intuition. Mais Bergson dit que "notre intuition est réflexion". (P. M. 95) Cette intuition comme réflexion, est ce contradictoire? Parceque l'intuition en effet signifie, selon Bergson, une conscience directe qui se distingue à peine de l'objet vu, c'est-à-dire une conscience directe qui est contact et même coïncidence. Au contraire, la réflexion signifie que le sujet voyant tient l'objet vu à distance. Il y a donc une ambiguïté dans la pensée de la méthode bergsonienne. Bergson découvrit toute sa philosophie, quand il trouva étonnant que dans la philosophie de Spencer le temps réel, la durée intérieure toute pure, ne joue pas de rôle. Pour re-trouver ce qu'il a découvert, il se livra à une longue série de réflexions et d'analyses. Cette réflexion, c'est ce que nous appellerons la réflexion première ou analytique. Après cette réflexion Bergson a re-trouvé la vision directe qui manifeste une coïncidence entre la conscience et l'objet. Meis ce n'est pas là assez, parce que le philosophie doit parler de ce qu'il a vu. (Voir. PM. 42, 87, 134) L'intuition qui est "le