# 物質と精神の交叉点としての絵画

ベルクソン哲学からみるジャン・デュビュッフェの芸術理念と実践

小 寺 里 枝

#### はじめに

ル・ブリュット〉の生みの親として知られている。とはいえこの人物に関する言及はしばしば断片的なものに留ま た美術運動〈アンフォルメル〉の先駆者として、あるいは近年美術の領域のみならず幅広い関心を集める語 二〇世紀フランスの画家ジャン・デュビュッフェ(一九〇一~八五)の名は今日、日本をも含み世界的に展開し いまだ十分な包括的考察がなされているとはいえない。デュビュッフェという芸術家とその作品は、 美術史上 令アー

なお捉え難い存在である。

ようにも思われるこれらの作品を結ぶのは、「物質性」である。つまり絵具の筆触跡やインクの擦れ、滲みといっ画面はより静的かつ内省的なものへと移行していった。造形的観点からして隔たりがあり、一見無秩序に展開した き出した四○年代後半~五○年代初頭の絵画群、五○年代半ば以降にはもっぱら静物や風景を題材として、その絵 変化した。都市生活を描き出した色彩に富む一九四〇年代前半の絵画群から、暗い色調に厚塗りの油彩で人物を描 た物質感が際立つ油彩面には、 デュビュッフェがもっとも精力的な制作活動をおこなった一九四○~五○年代、その作品の外観はめまぐるしく ときに細かい砂や石膏といった素材が混ぜ合わされることもあり、画布上に植物の

理念と実践を明らかにすることを試みるものである。 においていかなる役割を果たすものだったのか。本稿はこれらの問いに対する応答を探り、デュビュッフェの たデュビュッフェ作品は、 蝶の羽といった自然素 材が貼り付けられることもあった。このようにさまざまな いかなる理念にもとづき制作されたのか。またこれらの「物質性」は、具体的作品経験 「物質性」 を特徴とし

考察の出発点としたいのは、一九四四年のデュビュッフェ筆書簡にみつかる次のような記述である。

に〕定着させるためには て、さらには術策をも弄さねばならないということです。そうなのです、この瞬間を捕獲し、そして〔画布上 もなう〔ような〕。確かなのは、緊密に取り組まなければならないということ、〔つまり〕あらゆる手段を用い 瞬間の人間精神の光景》。だから、あなたが言うように子どもっぽいだけでなく、胎児のよう〔な絵画〕なの です、《パリの光景》と題したのは。より的確な題名は、以下のとおりです。《パリの光景が形成されつつある 幻状態の胚形質〔のような〕。まだ思考されていなくて、思考されようとする途中の。笑わせるためだったの 〔街の〕通り、もちろんそうです、不整合で、つばめの巣のスープ(あるいは孵化した〔ばかりの〕 四肢がかろうじてかたちを形成しはじめ、いまだ消されていない追憶、魚類や両生類の大昔の記憶をと

占領下一九四二年のことだった。そうした画業再開から間もない一九四四年春、 で青春期を過ごした画家は、 次大戦休戦協定の締結直前、 故郷ル・アーヴルで哲学バカロレアを取得した後、デュビュッフェが画家を目指してパリへやってきたのは第 一九一八年秋のことである。 一九二五年に突如として絵画制作を放棄、 いわゆる前衛的芸術が多彩に展開したこの時期の首都 その後本格的な絵画制作を再開 画家は文筆家ジャン・ポーラン たの

置するヴォジラール通り一一四番地へ、より大きなアトリエを求めて引っ越す。数階建てのこの大規模なアトリエ(5) で、以後この画家はさまざまな絵画技法を生み出しながら、前述のような物質性を特徴とする造形制作を行ってゆ フェはそれまで制作していたカルティエ・ラタン、ロモン通り三十四番地のアトリエからモンパルナス駅北側に位 (一八八四~一九六八) に宛て、 右のように書き送っていたのである。この書簡記述から約一ヶ月後、

くのである

そして絵画上に「定着する」こと――を実現するべくなされた一連の造形的試みであったとみることもできるだ 代のデュビュッフェによる物質性の強調された画業とは、同書簡で述べられたところ――「この瞬間を捕獲し」、 まな素材を取り入れながらおこなわれた実験的な絵画制作を物語ったものともとれる。とすれば一九四○~五○年 「あらゆる手段を用いて」、「緊密に取り組まなければならない」。回顧的にみれば、このような記述は以降さまざ

行された際のことだった。編纂者の一人マリアンヌ・ジャコビは同書簡記述を、柔らかく、流れるような物体が描 りと形成されてゆくというその様が現象学的である、 かれるサルヴァドール・ダリの絵画を連想させるものと述べ、「つばめの巣のスープ」や「夢幻状態の胚 るフランス国立現代出版資料研究所 (IMEC) 内の未刊行文書を元に、デュビュッフェ/ポーラン間の書簡集が ~Ⅳ巻にも掲載されていない。本書簡が公刊されたのは二○○三年、書簡保持者であったポーラン資料が所蔵され 集第Ⅰ~Ⅱ巻にも、また画家の死後一九九五年に生前の未刊行文書を加えてダミッシュがあらたに刊行した同第Ⅲ |胎児||といったモティーフにシュルレアリスムとの関連性を見出している。 さて、この書簡は一九六七年に画家自身の監修のもと哲学者・美術史家ユベール・ダミッシュが編纂した記述全 とも指摘していた。(9) また、かたちが精神のなかでゆっく

しかしこの書簡に示唆されているのは、 シュルレアリスムや現象学との関連性のみなのだろうか。

物質と精神の交叉点としての絵画

経験の詳細は明らかとならず、この画家がベルクソン著作にどれほど通じていたのかは不詳である。しかし本稿で(4) いた。詩人による散文詩と画家による石版画三十四点からなり、ベルクソンによるあまりにも有名な著作名を冠し(5) にみられたのは、自然な流れでもあっただろう。最晩年には多くの書籍を手放していたデュビュッフェによる読書 て批判され、一九三〇年代にはすでに乗り越えられるべき過去の存在ともみなされていたベルクソン哲学が否定的 ものとして解釈されてきた。物質感の際立つ厚塗り絵画によって知られる画家デュビュッフェと、『物の味方』(ユ) 想源が推察されるこの奇妙な書簡記述に関して、本稿で取り上げたいのはアンリ・ベルクソン(一八五九~一九四 みるように、内容や語彙からしてベルクソンを想起させる記述を、デュビュッフェは数多く残している。以下では シュラールやジャン=ポール・サルトル、モーリス・メルロ=ポンティと相関的に語られてきたなか、彼らによっ (一九四二年)を代表的著作とする詩人ポンジュが「物質主義者」とも呼ばれてきたとすれば、彼らの理念は た同集はこれまで、デュビュッフェ研究においてもポンジュ研究にいても、往々にしてベルクソン哲学を揶揄する 「観念主義的なベルクソン哲学とは相容れない」ものとみられてきたのである。この画家と詩人が、ガストン・バィデァリスム (12) 「物質性」の意味を、ベルクソンという参照点から明らかにすることとしたい「マットットット 一)という参照項である。一九四五年、画家は詩人フランシス・ポンジュと共作詩画集『物質と記憶』を刊行して 九四〇~五〇年代のデュビュッフェによる造形作品展開をそうした記述とともに辿り、そこで鍵となっていた

### 一 「胎児のような絵画」

## ー-一)「胎児」、「ブリュット」、「パン生地」

まずは先にみた一九四四年の書簡記述を、 「パリの光景」と題した自身の絵画が描き出すところが「パリの光景」そのものではなく、むしろ「パリの光 W まいちど詳しくみてみよう。ここでデュビュッフェが

景が精神のなかで形成されつつある瞬間の人間精神の光景」である、 画家は「胎児のよう」と形容したのである。 との内容だった。そしてそのような動的な様

ども き物もまた丸い顔に丸い胴体、マッチ棒のような手足をしており、おそらくポーランはこうした特徴をもって「子 窓には、 調されたその画面は一見して稚拙なもので、「ワイン、木炭」「モード」といった看板が掲げられた建物の窓という 縦八十六cm、 作品である。 《パリの光景》(図1)とは、この書簡記述から約一週間前に完成し、(エ) 〔の描画〕 いずれも指人形のような人物が配されている。 残念ながら不鮮明な複製図版しか存在しないものの、おおまかな特徴を捉えることはできるだろう。 横一一六mからなる油彩画布は、 のよう」と形容したのだろう。これに対し画家は、 鮮やかな原色に彩られている。空間の奥行きが廃され、 前景の通りに描きこまれた人物像や、犬にも似た四肢の生 同画が「胎児のよう」である、と返したのだっ 書簡宛先であったポーランに贈られた絵 水平軸が

はない。というのも翌一九四丘手、亙えまチェム~~mm・ノーヴェル(16) - (16) - 「胎児のよう」とは奇妙な表現であるものの、一九四〇~五〇年代の画家の芸術理念を象徴する語として違和感「胎児のよう」とは奇妙な表現であるものの、一九四〇~五〇年代の画家の芸術理念を象徴する語として違和感 存在としてのデュビュッフェ絵画であった。 はこれからかたちを変じながら成長してゆく、 なる語を生み出した。「ブリュット」が事物の「天然」、「未加工」状態を指す語であるとすれば、「胎児fœtus」と 生地を焼くのはあなた 画家が一九四〇年代以降約十年間の画業を総括して刊行した図版書籍題名である。『よい酵母が含まれ「ブリュット」と同様の意味合いを含む語なのである。これと関連してさらに着目すべきなのが、一九 たのは 時間の経過とともに発酵が進み膨らむ ――ジャン・デュビュッフェのアール・ブリュット』というその題名に諧謔をもって意 つまり同題名でも、 有機的存在の原初的状態に他ならない。 「よい酵母」を含んだ、不定形な 「胎児」と同様、 いまだ明確なかたちをもたな つまり 「パン生地」 「胎児」とはまさ 一九五三 のような たパ

さまざまな絵画技法を生み出しながら、 たとみたほうがよいだろう。先述のように、この書簡記述からまもなく画家は大規模なアトリエへと引越し、 固有の注解というよりは、むしろみずからの絵画制作全体にかかわる理念、あるいはこれからの制作の抱負であっ い難く、 もっとも絵画作品 これから具体的なかたちを形成してゆく有機体の原初的段階をしめす比喩が用いられていたのである。 画家の記述と実際の作品とのあいだに隔たりがあるとの感は拭えない。書簡で語られていたのは、 《パリの光景》の画面に立ち返ってみれば、これが変幻する有機体としての絵画であるとは言 物質性を特徴とする実験的な造形制作を行ってゆくのである。

#### ベルクソンという着想源

ちによって手に取られた。 な生成活動が芸術的創造と類比的に語られたこともあり、刊行当初よりキュビストをはじめとした多くの芸術家た はないだろうか。チャールズ・ダーウィンのそれとは異なる独自の進化論的視点にもとづきながら宇宙生命の雄大 い。とはいえベルクソンという参照点をもってすれば、ここから連想されるのは『創造的進化』(一九○七年)で れていない追憶rappel」、「大昔の記憶souvenir」をともなうのだと語られた書簡は、 な時間の流れがしめされたその第一章においては、「胚embryonの発達」が「かたちの絶え間ない変化」として、 持続の記録、現在に残存する過去、したがって少なくとも有機的な記憶のような外観をもたらす」ものであると さて、絵画面を「胎児」に喩えつつ、そこから徐々に形成される「かたち」が「魚類や両生類」の 箇所ではあるものの、(21) 、生命の現実の本質が、予見不可能な、絶え間ないかたちの生成として論じられた同著は、そのよう 同著で「胎児fœtus」という語が用いられたのは遺伝的形質をめぐる生物学実験に言及 デュビュッフェもまたこの著作から何らかの着想を得ていたことは十分にうかが 一見異様で不可解きわまりな 「いまだ消さ

ず手探りに制作してゆくような造形手法の重要性は、画家自身によっても繰り返し論じられた。そのもっとも顕著 進化』という着想源を考える上でもきわめて重要だろう。というのもその第五十四項は、 デュビュッフェの芸術理念を探る上でとりわけ重要な同論考は、この画家におけるベルクソン、 て」と題され、 行~二○数行ほど、全八十六項目に渡って綴られたこの論考の第一項は「かたちなきかたちinformeから出発し な例のひとつは、一九四五年執筆の芸術論考『覚書』である。造形芸術をめぐる実践的・理論的記述がそれぞれ数(3) (3) (3) たとえば同著冒頭部において「芸術家による肖像画制作」を例に語られた予見不可能な過程としての造形制作 デュビュッフェが理想とした造形制作そのものといってよい。偶然性をも取り入れつつ、完成形をあえて定め 画布や紙に落とされた「一点の染み」からはじまってゆく発見法的な造形について語られている。 「溶けない砂糖を加える」 なかでも『創造的

### (一-三) 「溶けない砂糖.

と題されているのである。

記述である。そこでベルクソンは「砂糖水」を例にとり、以下のように述べていた。 この題名から即座に連想されるのは、 『創造的進化』冒頭、 先述肖像画への言及から数十行先でなされた有名な

たし自身の、 わたしが一杯の砂糖水をつくりたいとするなら、どうあっても、わたしは砂糖が溶けるのを待たなければなら 生きられたものである。なんらかの相関ではなく、絶対である。一体どういうことだというのか。 この小さな事実は、多くのことを教えてくれる。というのもわたしが待たなければならないこの時間は 物質界の歴史全体にも適用される、あの数学的時間ではないのだから〔…〕。その時間とは〔…〕 わたしの持続の、 ある一定の部分と一致するものである。 それはもはや思考されたものでは 一杯の わ

物質と精神の交叉点としての絵画

ならば (5) によって切り出されたそれらが存する〈全体〉が、おそらくはひとつの意識のように進展するのでないというによって切り出されたそれらが存する〈全体〉が、おそらくはひとつの意識のように進展するのでないという

た」時間として定義したのだった。他方、デュビュッフェが「溶けない砂糖を加える」と題して語ったのは以下の ない、つまりはその人の心もちによって長くも短くも感じられもする「絶対」的な、その人に固有の「生きられ ような内容である。 こうして哲学者は、 生命の 「現実の本質」であるという「持続」の概念を、「何分何秒」とのように数値化でき

はまったく意味のわからないものでもなく、膨大な意味 significationと方向 sensをもつものでなければならな 芸術作品とは、 つまり精神が〔…〕けっして終わりに行き着くことのなく進み込む、道のりを開くような〔…〕 一瞬のうちに汲み尽くされてしまうような、ひとつの意味に限定されたものではなく、あるい

体〉」としての芸術作品といってよいだろう。そしてそれは同時に、 続けるさまに他ならない。その「道のり」において精神は、作品からさまざまな「意味」を「切り出し」――つま 待っても溶け切ることのない砂糖水」に喩えられているのは、芸術作品を前に、「精神」が終わることなく「進み」 り「抽象」し―続ける。それはまさに、ベルクソンによって述べられた「ひとつの意識のように進展する」「〈全 見すると、この記述はベルクソンによる「持続」の概念と直結するものではない。とはいえここで「どれほど 「胎児」や「パン生地」のように、成長あるい

は発酵しながら、

かたちを変え続ける存在ともいえるのである。

## 一 デュビュッフェ絵画の物質性

把握されるものは非現実的存在である」との見解であったことを踏まえれば、デュビュッフェの芸術理念はこのよれ握されるものはポルエル 相関的に語られてきたからであった。「溶けない砂糖」に関していえば、たとえばサルトルは一九四〇年刊行の著画家がバシュラールやサルトル、メルロ=ポンティといった、ベルクソンを批判的に論じた次世代の哲学者たちと 絵画における物質性を、作品および画家自身の記述を手がかりとしながら具体的にみてみたい。 どういうことなのか、そしてそうした理念がどのようにベルクソン哲学と呼応するのか、以下ではデュビュッフェ は強い関心とともに手に取っていた。とはいえサルトルが同書で言明したのが「芸術作品において〔…〕画布上に(ヨ) たように、肖像画をその一例として芸術作品の表象について多くが論じられた同書を、デュビュッフェはおそらく うな考えとは決定的に異なるものだった。この画家において造形作品とは、現実そのものだったのである。それが ったように、「砂糖が溶ける」のを待つことの必要性を意味する」と述べてもいる。ケント・ミンターンが論じ:『想像的なもの』の冒頭で「知覚」を「無限の面を備えた現象」として説明し、その継起性を「ベルクソンが ところで前述のように、これまでデュビュッフェにおいてベルクソンの存在が否定的にみられてきたのは、

### |-|) 物質世界と芸術作品

そうした油彩に微細な石礫や藁といった素材が混ぜ合わされた作品も(図3)、また一九五〇年代には とえば一九四〇年代の 一九四○年代後半から五○年代末にいたるまで、デュビュッフェ絵画の 羽根を幾枚も貼り付けることによって造形された作品もある (図4、5)。石版画作品《鳥のいる茂み》 〈厚塗り〉と名づけられた技法によって油彩が立体的に盛り上がる作品もあれば 「物質性」 一はさまざまにあらわれた。 (図 2 )、

物質と精神の交叉点としての絵画

七四

考『跡形*Empreint*』に着目したい。《鳥のいる茂み》を作例とする版画法を〈跡形Empreint〉と名付けた画家は: 様な素材物質を用いた造形制作を説明する最適な記述として、ここでは一九五七年に執筆されたデュビュッフェ論 (図6) もまた、 摺り面に挟まれた実物の葉によって画面一面に葉脈模様がもたらされた作品だった。こうした多

同名を冠した論考において以下のように問いかけていた。

のように認識したらいいのか (32)うに描くことができるのか。そしてわたしたち〔=鑑賞者〕はそこ〔=画家の描き出したところ〕に、何をどうに描くことができるのか。そしてわたしたち〔=鑑賞者〕はそこ〔=画家の描き出したところ〕に、何をど 空や肉体、 風 剥き出しの大地のあいだに〔…〕区別がない〔としたら…〕。彼〔=画家〕 はそれらをどのよ

画家の答えは次のとおりである。

[…] (3) われる騒々しい鳥たちのかたちは本物の鳥たちと同じ素性のものですし […]、一部では本物の鳥なのだと 素であると断言します〔…〕であるからこそ、こうも断言するのです。インクの染みたわたしの紙片上にあら 物質世界(もちろんここには精神世界も含まれています)で生起するすべての局面〔…〕は、 同じ連鎖の諸要

いた。というのも同第六十一項は「生物と無生物のあいだは、ただ程度の違いの問題である」と題され、あらゆる 事物や生物は、 つまり画家によれば、 物理的にいって隔たりがない。こうした考えは、先述の論考『覚書』においてもすでにしめされて 油彩やインク、あるいは蝶の羽根や葉といった造形素材と、その素材をもって表象される

物質存在を同じ地平上にみなそうとする姿勢が明らかにされていたのである。

この時期、 もあり、輪郭のはっきりしないさまざまな物体が絡み合う画面下部の広がりは、大地のようでもある。じっさいに れた〈跡形〉技法による画面全体は混沌としているが、白く細かい紙片が散らされた暗い画面上部は星空のようで 図8)。 《数多くの存在》(図7)は、こうした理念が象徴された作品のひとつだろう。おそらくは糸を摺面に挟んでなさ 画家は絵画作品においても同様に空と大地の二層構造をとる、やはり混沌とした風景画を制作していた

あるどころか、 えれば、デュビュッフェにとって版画や絵画といった造形作品とは、サルトルが述べたような「非現実的存在」で 作品上には「じつに多様な現象のすべてが〔…〕姿をあらわす」。論考『跡形』におけるこうした言明をも踏ま(5) 物質世界の「数多くの」、「多様な」事象が混じり合いながら併存する、現実的存在そのものだった

## (二-11) 「持続」する物質世界

のである。

索の着想源のひとつとして、画家を「物質的現実をもっとも仔細に検討する」芸術家と述べたベルクソンを挙げるの上で自身を「物質世界の探究者である画家のわたし」と規定している。「物質」や「現実」をめぐるこうした思このように論考『跡形』においてデュビュッフェは、造形作品を含めたあらゆる存在を同一地平上にみなし、そ

ことは的外れではないだろう。

を述べていた。その記述によれば、「宇宙は持続する」。こうして哲学者は、無機/有機にかかわらずあらゆる物質ら切り出して知覚しているあらゆる個物とは安定的な「状態」ではなく、過渡的な一「傾向」に過ぎないとの見解 ここでふたたび『創造的進化』に立ち戻ってみれば、哲学者はその冒頭で、わたしたちが「物質的宇宙全体」か

哲学研究

論じていたのである。そのような世界の持続性を見失わないためには、どうすればよいのか。これに対してベルク は各瞬間において変化し続けていること、物質的世界全体の本質的特徴とはこうした絶え間ない生成にあるのだと ソンがしめしたのは、 物質的宇宙全体と同列に置かなければならないだろう」。 (4)ンがしめしたのは、次のような見解だった。「わたしたちは生ける有機体を、限定された物質的対象にではな

然異なる存在である埃」を魅力的な存在として語り、自身の版画制作が、人間を「木」や「埃」と「連続した存 おいて捕え」るのだと述べ、次のように続けていた。(⑵ ある「紙面」は「事象がうよめく世界を、[…] 人間の目にはみえないけれど現実に存在する世界を […] 一瞬に 捉えるような画布の模索と軌を一にしていたことは、次のような記述からも明らかである。画家は、 在」として捉えようとするものであることを語っている。こうした試みが、一九四四年書簡で語られた「瞬間」を(4) なかっただろうか。論考『跡形』において画家は、「木」や「花」といった有機的生命のほか、「わたしたちとは全 面上にさまざまな事物が入り混じる作品制作をもって試みていたのは、生命世界のこのような認識方法の獲得では 物質的宇宙全体の持続性を見失わない」ような認識方法。デュビュッフェが、素材としても題材としても、 作品支持体で

も束の間だからです〔…〕(ミロ)なぜ、それらはみえないのでしょうか。なぜならあまりに変化に富み過ぎているから、なぜ、それらはみえないのでしょうか。なぜならあまりに変化に富み過ぎているから、 諸々の状態があまりに

名に示唆された「荷車」や「馬」の輪郭はしかし、はっきりとはみとめられない。もしかするとここで暗示されて (跡形) 技法による版画作品のひとつ、《空の荷車と馬》(図9) をみてみたい。 暗い画面に、流れる液体のような 摺りの段階で挟まれたとみられる数本の糸屑の跡と、 細かく散らばる白い斑点ともに浮き上がる。

版画作品をもって、「瞬間」という、捉え難い現実の一断片を捕えようとしたのだった。 未来でもある」という。 い画家の記述によれば、 いるのは、 「荷車」にも「馬」にもみえながら絶え間なく輪郭を変じてゆく、空上の雲なのかもしれない。じっさ いずれにせよ画家は、このように輪郭の不明瞭な、さまざまな物質が画面上に入り混じる 作品のなかに「眼あるいは精神」が捉えるのは、「あるひとつの瞬間の外観のみならず、

## 三《パリの光景》から、《質感学》へ

──一九四○~五○年代、デュビュッフェ絵画作品の展開

ているのである とずれたのは、おそらくこの年の秋だった。というのもこの時期の絵画制作をめぐって、画家は以下のように述べ もっとも重要視していた絵画制作においてはいまだ模索が続いていたとみられる。デュビュッフェ絵画に転機がお の実現――に成功していたと考えていたのだろうか。たとえ版画制作においてそうであったとしても、この画家が た一九五七年春時点で、デュビュッフェはかつて一九四四年書簡で述べたところ――「瞬間」を捉えるような画面 形〉技法による版画作品のみならず、画家による造形実践全体に関わるものであったとみてよい。同論考を執筆し さて、論考『跡形』は文芸雑誌『新文学』上で二〇頁に渡って掲載された長大な論考であり、 その内容は 〈跡

れなかった効果が得られた〔…〕 (4) 画布のいくつかにおいてあたらしい技法を用いたところ、当時〔=一九四〇年代初頭〕苦闘しつつも遂に得ら うれしいことに、一九四三/四四年の制作で扱っていたのと同じような主題を扱った〔…〕 情景や人物を描く

作例のひとつとして、 家は明記していない。 得られたその「効果」、 絵画作例に他ならない。 〔画布上に〕 た「情景や人物」 「扉」を描いた作品 とはいえ手がかりが無い訳ではない。先のような記述に続いて画家は、 またそれを生み出すこととなった「あたらしい技法」が具体的にいかなるものなのか、 定着させ」うるような造形的効果を指すものと考えてよいだろう。一九五七年にようやく とすれば 「当時苦闘しつつも遂に得られなかった効果」とは、一九四四年書簡で言及され が描かれた「一九四三/四四年の (図10)を挙げているのである。  $\overline{:}$ 画布」とは、 《パリの光景》 「効果」が得られた のような

## (三一一)《扉》から、《地形図》、《質感学》へにボグラフィ テクスチュロロジー

複数点が残るこの風景は、当時画家がパリと行き来しつつ暮らした南仏ヴァンスの邸宅付近のものである。 面から画面いっぱいに大きく描かれた木の扉の足元に、迫る波のようにシバムギが生い茂る。 扉が主題となったこの時期の油彩画布のひとつ、《シバムギのある扉》をみてみたい(以下、《扉》と略記)。 素描や水彩としても 真正

と題された記述冒頭の一 う。先に引いた記述は、「一九五七年九月一日~十二月三十一日制作の絵画に関する覚書。《地形図》・《質感学》 油彩面を引っ掻くことによってあらわされた扉の木理の表現は一九五〇年代初頭の作品からみられたものであり、 を切り取り、 ラージュ技法は一九五三年に開始されたものなので、「あたらしい技法」とはいえない (図11、12)。ここで着目す またシバムギの茂る地面部分に用いられている〈アサンブラージュ〉〔=寄せ集め〕と名付けられたいわゆるコ .作によってようやく得られた、と述べられた「効果」とは、 その断片を集め、 部なのである。 大きな画布上に貼り付けるという〈アサンブラージュ〉技法を用いた作品群である 五〇点近い画布からなる いかなるものなのか。《扉》 《地形図》 は、 さまざまな質感を描き出した画 の画面中、 ということだろ たとえば

示することを思いついた」ことから生まれたのが作品群《質感学》だった (図15~19)。六○点以上を数える(幻) (幻) の画布の多くは、 画家の記述によれば、これら「《地形図》のために制作していた油彩画布を切断せずに一面として提 鉱物のような物質を連想させながら、その表面の 「質感」を拡大したかのような描写が、

画布一面を埋め尽くす。

されたその色面は、光に反射してさまざまな表情をみせる扉の木理や壁の石肌を絶妙に描き出している。このよう となく、まるで脈絡なく画布一面に拡げたのが、《地形図》、およびそこから生まれた《質感学》だったのである。 ここで作品 微細なきらめきを発するような物質/素材の質 感描写を取り出し、《扉》のように具体的な場所を示唆するこ 扉左右の灰色の石壁、そしてシバムギの茂み──であった。いずれも篩にかけた粉のような白い色斑点が散ら 《扉》 の画 面に立ち返れば、 その画布を構成するのは大きく四つの色面 ---- 扉と、 扉下の白っぽい石

## (三-二) 「瞬間」と継起的なまなざし

うな画面は、 そもそもこれらの作品には地しかない。 みつめたくなるような画面といってよい。同作から開始された《地形図》、とりわけ《質感学》に関していえば、 半より模索した造形的「効果」が遂にもたらされた、と画家自身によって述べられた《扉》の画面は、 な絵画経験のことだった。そうした経験に必要とされるのは、 のは、画布上の題材がひとつの固定した図像ではなく、観者の側でぼんやりとした光景として形成されてゆくよう さて、あらためて一九四四年の書簡記述へと立ち返ってみれば、そこで「胎児のような絵画」と形容されていた 観者のまなざしを引き留めるものといってよいだろう。画家が模索していたのは、こうした瞬時に終 変化に富んだ質感描写から思わず近づいて画布表面を、 細かな粒子の広がりによって不思議に奥行きを湛えもする ある程度継起的なまなざしだろう。一九四〇年代前 つまり図よりもむしろ地をじっくりと 具象性の高

一定の時間幅をもった視覚体験を誘発するような絵画面ではなかっただろうか。

する大規模な機会であった。こうした事実をも踏まえれば、《パリの光景》から《質感学》という、造形的にかな しめす版画作品群《現象》を制作した (図20)。そしてこれらをほぼ最後の作例として、一九六〇年、 《質感学》が《地形図》から生まれた作品群であったとすれば、画家は一九五九年には《質感学》と同様の外観を るのである。 うのも同論考は、 り隔たりのあるデュビュッフェ作品を一貫した絵画的模索とみることは、きわめて自然な解釈ともいえるだろう。 美術館では初となる大回顧展を開催したのである。ルーヴル宮内パリ装飾美術館にて油彩二〇五点、素描・水彩一 のであれば、そのような模索の到達点が《質感学》に見出されていたことはうかがえる。というのも先述のように 八〇点、版画六点、立体十一点、計四〇二点が展示された同展は、一九四〇年代以降のデュビュッフェ画業を総括 じっさいに大回顧展時カタログ巻頭に掲載された論考は、一九四四年書簡の延長線上に読むことができる。 いずれにせよ画家が、 画布上に「定着すること」が試みられた「瞬間」を語ったものと思われる記述とともに、はじま 一九四四年の書簡において述べたような「画布上に固定」すべき「瞬間」を模索し続けた 画家は国内

らすことができる。一枚の絵画はこれほどまでに流動的な、はかない現象の働きを定着させることができるの そしてその人がみずからのまなざしに投影し返しているその情景。これらすべてを混ぜ合わせて、一度にもた のです〔…対して〕絵画は、次のことをいっぺんに再現することができます。つまり、ぼんやりとしたまなざ され、その胃液に触れ、完全に変質してしまう。漠然とみるentrevoir、なんてことはここで終わってしまう 何かをみるvoirとは、なんと難しいことでしょう!何であれ、人がみるvoirものは即座に脳によって消化吸収 しregard inattentifのほんの束の間の局面や、情景が、その情景がみえているapercevoir人に投影するところ、

ての事物は、まずその最低限に帰されなければならないのです」。 であると語った上で、画家は以下のように論考を締めくくった。「ヴェールなしに〔…〕剥き出しの状態で。すべ うなもっとも身近な題材を扱う自身の絵画とは、普段忘れ去られている諸々の事物を「蘇らせるréhabiliter」 出せるのだと述べる。続いて「絵画とは眼ではなく精神に働きかけるものである」と明言し、「足元の地面」のよ 数の現象が展開していること、 画家はこのように述べ、「一、○○○分の一秒」のような短い間にじつはそれをみている本人が気づかないほど無 絵画はそうした無数の現象を内包する「瞬間」を、その流動性を失うことなく描き

から《質感学》までの作品を一挙に展示した一九五八年開催の個展に際して執筆されたものである。さて、『みえるApercevoir』と題されたこの論考は、一九四三年から一九五七年末、つまりほぼ 容は、ベルクソンによる芸術をめぐる記述をつよく連想させるものといってよいだろう。以下では同論考記述と作 《質感学》とを、ベルクソンによる「芸術」をめぐる記述と照らし合わせながら、 あらためて検討してみた その語彙と内 《パリの光景》

## 四 精神と物質の交叉点としての絵画

えに通常の認識方法ではどうしても捉え難い存在であることを語った後者冒頭において、ベルクソンは次のように 者による芸術観ははっきりとしめされているといってよい。たとえば現実とは不分割の継起的変化であること、 .知のとおり、ベルクソンが直接的に芸術を論じた著作はない。とはいえ『笑い』(一九○○年) においてなされ およびこれとほぼ同様の議論が繰り返された講演『変化の知覚』(一九一一年)によって、この哲学

ちは現実という物質的世界を「輝かしく、はかない姿」のもとに再発見することとなるというのである。ベルクソ(s) 出し、「画布の上に定着」する。こうした画家の仕事によってもたらされたあらたな知覚様態によって、わたした ければならない」。その上で哲学者は、事物とわたしたちのあいだに「ヴェール」が介入しないような知覚行為をいる。(5) は慣例的で体系化された「日常的経験」においては「色あせた 姿」 と化している現実世界を真の姿のもとに取り 可能とする営みとして「芸術」を、なかでも「画家」によるそれを引き合いに出した。哲学者によれば、 述べている。「変化について考え、そして変化を目にするvoirためには、あらゆる先入観のヴェールを取 『創造的進化』といった著作においても繰り返されている。 ンによるこのような芸術観は ――かすめる程度ではあるものの「芸術」の語に言及された――『物質と記憶』や 画家たち り除かな

## 四-一)「瞬間的な光景」の知覚

「まなざしの束の間の局面」であった。 (36) れば「一、○○○分の一秒」のような短い時間のうちに、はっきりと認識することなく無数の事象を捉えている 家が絵画上に体現しようとしていたのは、そうした習慣的概念化が関与しない段階にある知覚、 こと、たとえば視界内の赤い物体が主体によって「りんご」と識別されるような日常的知覚経験の過程である。 完全に変質してしまう」というのは、視覚が捉えた対象が情報的に処理されることによって意識内で概念化される さて、デュビュッフェによる論考『みえる』において語られた、「脳によって消化吸収され、その胃液に触れ 画家の言葉を借り 画

ら語っている。このように短い感覚をわたしたちがじっさいに余すことなく知覚できるのかといえば、答えは否で(57) 小間隔は五○○分の一秒」であることを、ベルクソンは『物質と記憶』第四章において、生理学研究を引用 興味深いことに――この半分の時間ではあるものの――、「わたしたちが瞬時に識別することのできる時間の最

カ ――は、こうした記述に反応したのだろうか(図11~23)。彼らの実践に対し、デュビュッフェ絵画におい(&) 礎的な反復と変化の無限性を凝縮している」、と記しているのである。曰く、そのような継起的瞬間を捉え、つな<sup>(3)</sup> べる。しかもそのような「瞬間的な光景」は、「絵画的」で、「その色彩はとてもはっきりとしていて、もっとも基 内にある歴史の、莫大な期間〔…〕をその都度飛び越えながら、ほとんど瞬間的な光景」を得ることができると述 ぐことができれば、わたしたちは「物質から、おそらくは想像力を疲れさせはするだろうが、しかし純粋な視覚を うのもベルクソンはここで、物質的世界をその持続性を失わずに捉えることができるとき、わたしたちは「事象の 憶』は一九四五年、デュビュッフェとポンジュとの詩画集題名ともなった著作であり、画家が同著を手に取り、頁 述べたのだった。「知覚することは不動化することを意味する」のだ、と。本稿冒頭で述べたように、『物質と記 らかな運動性は描き出されない。むしろ《パリの光景》から《質感学》に至るまで、デュビュッフェ作品は徐々に 年代、その理論にベルクソンを明確に取り入れ、しばしば鮮やかな色調の画面によって「動き」を直截的に表象し 手に入れることができる」。そうして言及されたのが、「誰しもの目に「走る人間」として映る」、動性を凝縮した(®) フェ書簡記述、および鮮やかな原色が用いられた絵画作品《パリの光景》を考えるうえでも興味深いだろう。とい をめくることが一切なかったとは考え難い。しかも右に述べた箇所は物質と精神をめぐるベルクソンの考えが凝縮 ある。わたしたちは通常、 ようとした画家たち――たとえばジャン・メッツァジェやウンベルト・ボッチョーニ、フランティセック・クプ -像」であった。哲学者がこうした動的「像」こそ「芸術が再現する」ところなのだと述べたとすれば、一九一○(4)。 同著の結論部ともいえる箇所である。「芸術」の語も言及されるその内容は、一九四四年のデュビュッ 静的かつ内省的な絵画面へと推移していった。 無数に連なる現象の数々を削ぎ落とすことによって知覚している。であるから哲学者は

とはいえこの箇所におけるベルクソン記述をより慎重に読んでみれば、《質感学》に結実するようなデュビュッ

物質と精神の交叉点としての絵画

画は、 まさに哲学者が語ったような 「瞬間」 の知覚を、 つまり物質世界の持続性を凝縮したその 瞬間

知覚を模索するものであったようにも思われるのである。

# (四-二)「純粋知覚」における物質の感性的性質

間を感覚や意識と完全に別個の次元とみなす実在論にも与することなく、わたしたちはいかに諸物質のもつ感性的 ずからの論点を浮き彫りにしている。 性質から継起的瞬間を捉えることができるのか。 わずに知覚することは、 この『物質と記憶』 第四章最終部においてベルクソンは、 いかに可能であるのか。 物質的空間と時間をすべて観想的なものと帰する観念論にも、 換言すれば、 従来の観念論と実在論双方を批判的に検討し 無数に連なる現象としての現実を、 その流動性を失 また空間や時 ながらみ

は、 知覚する他ない。こうして「純粋知覚」がおこなわれるとき、 した記憶を一切持たない精神があったとすれば、そのような精神は目に映るあらゆる物質を、 ベルクソンによれば、 「りんご」という果実を既に知っているから、つまり「りんご」の記憶を持ち合わせているからである。 記憶をまったくもたない精神による知覚においてであった。たとえば赤い球体が「りんご」と認識されるの それは物質的次元と精神的次元が交叉する地点、つまり彼が 精神は 「物質の一部をなす」、 「純粋知覚」と呼ぶところ というのである。 それそのものとして そう

知覚されたものと〔…〕のあいだには、 〔…〕もはや見出されない 解釈や計測をめぐるあらゆる既存の考えを取り払い、 もはや乗り越えられない隔たりも本質的な相違も、 直の現実と対面 してみよう。 そうすれば、 実際的な区別すら

感を失わせる。もっといえば、 を顕微鏡で覗き込んだかのような画布は、 こうした記述をもって、 いまいちどデュビュッフェによる絵画作品 観者は微細な粒子が広がるその画面へと入り込み、その内部に浸るような感覚を味 明確な図式がないゆえに不思議な深みを湛え、 《質感学》の画面をみてみたい。 観者に一瞬画面との 物質の断片

わうことともなるだろう。

覚ではない。「視覚的なかたちや立体感、距離感は、触覚的知覚の指標ともなる」のである。哲学者によれば、 び起こす。そのとき物質のもつ感性的諸性質は精神と融合し、「持続のなかに広がり、溶ける」のである。 粋知覚」がおこなわれるとき、わたしたちは物質的対象がもつ図式的・等質的運動性とは無関係の多様な感覚を呼 ひとつに過ぎないことも述べていた。つまり「すべての感覚は延長を分有している」のであり、 ンは、 また同作品群の画面がとりわけ触覚に訴えかけるものでもあるとすれば、着目すべきことにこの箇所でベルクソ ある対象の視覚的知覚において網膜にもたらされる図像が、わたしたちの知覚経験全体がもつ連続的過程の「メスーシ 視覚は絶対的 品な感 純純

## (四-三) 感性的性質に凝縮される「継起的瞬間

よい画面描写が、ほとんど文脈を廃されたものであるという点に立ち止まっておきたい。 ベルクソン記述との親縁性を考えるうえでさらに着目に値する点として、最後に《質感学》の装飾的ともいって

性質そのものとしてあらわれる。ベルクソン曰く、 精神において、それらは一定の概念に結びつけられることのないまま、つまり〝赤色〟や〝球体〟といった感性的 は記憶によって裏打ちされてあらわれる」ため、瞬時に「りんご」へと還元されてしまう。対して記憶をもたない(ថ) 哲学者に従えば、たとえば、赤色、や、球体、といった物質の感性的諸性質は通常「わたしたちの知覚において を捉えることが可能となるのは、まさにこの地点=精神と物質の交叉点においてであった。 感性的諸性質に凝縮された「継起的瞬間」を、 つまり現実

べながら、これらが「星空」にも「大海原」にも、また「布切れ」にもなりうる画面だと語っていた。(® 名は明確な意味をなさない (図16、18、19)。 じっさいに画家は同作品群を「足元の地面」を描いた画布であると述 《砂っぽい地面》 い不確定な視覚を提示する《質感学》のような画布は最適といってよいだろう。《都会の濡れた路面》 このように 精神を識別や判断を生むことのない、最も低次の段階へと下げようとするならば、 (図17)といった比較的具体的な題名をもつ数点の画布をのぞけば、《質感学》のほとんどの画 輪郭線 図 15 切な

に成り立つように、ベルクソンによれば「わたしたちの記憶は〔…〕現在へと、過去を引き延ばす」。こうしてわ(®) をもたらすこととなるのである。このような精神の働きを「自由の強度」と述べたベルクソンは、以下のように記 たしたちの知覚は、そこへ動員される過去の記憶の豊富さと強度に応じて、それ自体で多様な現在と、そして未来 いう精神の働きがあらわになる地点でもある。「赤い球体」を「りんご」と判別する現在の知覚が過去の延長線上 あらためてベルクソンが論じた「純粋知覚」に立ち返れば、こうした知覚があらわれる地点とは、 他方で記憶と

現在のなかにいること、それも絶えず再開する現在のなかにいること、これが物質の根本的法則である(20

面の拡大図にも の路面やざらついた砂っぽい地面といった、各人がそれぞれに経験したことのある卑近な地面の数々にも、 つまりこれらは、 画的模索を理解する上でも示唆的だろう。薄塗りの油彩で緻密な描写がなされた《質感学》 こうした言明は、《パリの光景》から《質感学》という、一九四○~五○年代のデュビュッフェによる一連の絵 観者につねに判断を刷新させ続け、 あるいは水滴のついたガラス窓にも、 知覚をあらたに生成させ続けるような絵画なのである。 つまりは観者の想像力に応じて、 41 の かようにもみえうる。 画布群は、 雨上 それ が n

はベルクソンの言葉を借りれば、 「絶えず再開する現在のなかにいる」ことを可能とする絵画ともいえるだろう。

#### 五 絵画の力

錯 視 的 な絵画だったのである。デュビュッフェの芸術理念を明らかにする上で、この事実は重要な意味をもぽーロートッルロルルドック のものの提示ではなく、 薄塗りの油彩のみからなり、 具という造形素材の物質性を強調する(図6~9)ものだったのに対し、《質感学》は画布上に施されたきわめて て絵画 作品群といってよい。それだけではない。一九五〇年代前半までの先行諸作品が、粗い筆触や絵画面の厚みによっ 面を思わせる微細な質感が描き出された《質感学》は繊細かつ静的といえ、デュビュッフェ作品のなかでも特異な いたのは、不確定な物質の質感をごく微視的に、ひたすら緻密に描き出す絵画群だった。仄かにきらめく鉱物の ねに原初状態にある、有機体の比喩をもって表現した芸術理念のもと、さまざまな試行錯誤の果てに画家が辿り着 学を参照点としながら考察してきた。かつて「胎児」や「ブリュット」、 つように思われる。ここまでみてきたベルクソン哲学との親縁性を踏まえながら、最後にその意味を考察しておき ここまで一九四○~五○年代のデュビュッフェ作品における物質性を、 .面の物質感を強調する(図1)、物質素材そのものを画布上に提示する(図2~5)、あるいはインクや絵の 物質性の再現だった。 その画面表面にいわゆる絵具の物質感はない。つまり同作で達成されたのは物質性そ 画家が辿り着いたのはこのように、きわめて模倣的かつ 焼かれる前の「パン生地」といった、 画家自身の記述とともに、ベルクソン哲 表

## (五-一)「みえるapercevoir」

ここで着目したいのは、一九四○~五○年代のデュビュッフェ画業を実質的に総括するものであった論考が 『Aper-

のか。ベルクソンによればそれは、「芸術家が、感覚や意識を生命活動に結びつけていない」からである。一般 間的に目に入るような視覚行為のほか、「悟る」といった知性的行為をも意味する語で、「みる」や「みつける」、(マエ) 対して芸術家は、こうした生命活動上の利便性を度外視して知覚する。いわば、「知覚するために知覚する」ので の要素を取捨選択したうえで知覚するからこそ、わたしたちは円滑に事象を認識し、滞りなく日常生活を送れる。 に人は生きるために知覚しているのであって、知覚するために知覚しているのではない。一定の予見のもとに多く みえるapercevoir」ようになるのである。なぜ、一般に見落とされる現実の事象が芸術家には「みえるapercevoir」(ミン)(イヒ) もない。「画家」が描き出すところとは「わたしたちが知覚percevoirしてはいたけれど、みえてapercevoirいな それまで〕わたしたちの感覚や意識をはっきりとは捉えていなかった。事象の数々を見出させること以外何もので この語とともにどのような行為を想定していたかは、先に引用した冒頭箇所で述べられていたとおりである。つま あるいは再起代動詞となれば「気づく」とも訳出できる。ここでは試みとして、「みえる」と訳してみた。画家が cevoir』と題されていた点である。動詞「apercevoir」とは暗がりや遠方といった不明瞭な視界のなかで対象が瞬 ある。哲学者によればこうした予見の働かない無償の知覚行為こそ、現実を「真の姿」で捉えることを可能とする かった現実」なのであり、そうした視覚作品をもってわたしたちにも「画家が現実にみいだしたaperçuものが、 知覚』である。その記述によれば、「芸術のねらい」とは「自然界 (=物質界) のなかに、そして精神のなかに 〔… りそれは「流動的な、はかない現象の働きを定着させることができる」ような、稀有な知覚行為に他ならなかった。 ところでベルクソンにおいても、この「apercevoir」の語が効果的に用いられている論考がある。講演『変化の

なく、「みる」ことそのものが行為の中心となるような視覚体験を引き出すべくなされた一連の試行錯誤であった さて、一九四○~五○年代のデュビュッフェ絵画とはまさに、「知覚するために知覚する」、つまり判断のためで

ってよい。じっさいに 水彩・線描画群《ご婦人のからだ》 《パリの光景》 (図24) に関して、 と《質感学》のちょうど中間に位置する作例、 画家は以下のように記していた。 一九五〇~五一年制作の

図があれやこれやの特定のかたちをとるのを阻止し、漠然とした、そして非物質的な状態にとどめるようなではます。 わたしの意図は、 線描が、 いかなる決定的な図ももたらさない〔ようにする〕ことでした。 むしろ反対に、

意図したのです

の後者にあたるものである。 とめようとするとき、 いう知覚行為ではなく、 したと述べている。 のを妨げるような 画面を提示する――おそらくはこのような手法によって、画家はみるためにみるような行為を引き起こす効果を模 に立つ想起群を現働化させ、 このように述べた画家はまた、 「物質的な諸要素」を、 題材の明瞭な表象にとっては邪魔としか言いようがない画布上の造形性は、 樹皮や岩壁といった要素は何の意味をもたない。それはたとえばベルクソンが、「大脳は役 いわばみるためにみる行為を促すものといってよいだろう。 何の役にも立たない想起群は意識の地下にしまったままにしている」と述べたところ 効率的な知覚行為にはまったく「役に立たない」造形性を付与し、 絵画面内で女性裸体像が「あまりにも具現化 つまり「女性の身体とは無関係な、樹皮や岩壁を連想させる質感」を付 〔物質化〕prendre corpsしすぎる」 画面のなかに女性の肉体をみ 意図的に不明 題材を識別すると

### (五-二) 「絵画の運動学」

索し続けたのだった。

固定的 な図像を生み出す行為に他ならない絵画や描画に従事しつつ、デュビュッフェはむしろ変幻するかたち

容していた。曰く、「映「画」が連続的に投影された静止図像の連なりであるように、わたしたちが日々おこなって、哲学者は「生のしなやかさや多彩さ」が「再現されえない」わたしたちの日常的な認識形式を『映画的』と形 を、 合わせるような形式では捉えられないのである。というのも ている認識の運動性もじつは擬似的なものに過ぎない。しかし現実の真の姿は、スナップ写真的静止図像をつなぎ が『創造的進化』第四章でおこなった記述である。現実の「持続」性を知覚することの困難性が語られたその章 いわば 「かたちならぬかたち」を体現するような絵画を模索した。この点に関して興味深いのが、ベルクソン 「映画的」と形

のである (8) (8) 現実には、 物体はいかなる瞬間においてもかたちを変えているのである。あるいはむしろ、かたちなどない。 現実とは動きだからだ。現実世界とは、かたちの絶え間ない変化な

がなければならない」のだと。 (81) であるから、 続けて哲学者は述べたのだった。「静止した画像では、動きは再現できない。画像のどこかに、 動き

こから画面は各鑑賞者の「内部で」「駆動される」。画家によれば、「絵画は受動的にみられるものではない」。つま ば「動く」のか。その記述によれば、 家が語ったのは、まさに静止図像である絵画がみる人の精神のなかで「動く」という内容だった。どのようにすれ りみる人によって、 興味深いことに、デュビュッフェによる論考『覚書』には「絵画の運動学」と題された項がみつかる。そこで画(82) 動かされなければならないのである。 画面上に残された擦れや滲みといった筆触の跡が鑑者の精神に働きかけ、そ

ここであらためて一九五三年の書籍題名 『よい酵母が含まれたパン、生地を焼くのはあなた――ジャン・

デュビュッフェのアール・ブリュット』 鑑者側の一定の努力が必要となる、ということである。 鑑者の能動的なみる行為を引き出すためのものだったのである。換言すれば、絵画面を「動く」ものとするには ものだろう。すなわち、さまざまな手法によって物質感が強調されることによってもたらされた不明瞭な画 であった。これらの記述は、 定した図像ではなく、むしろ「パリの光景」が鑑賞者の側でぼんやりと形成されてゆく瞬間の れていたのも、 らすこととなる「焼く」作業が託されたのは「あなた」、つまり絵画をみる鑑者だった。 同様の趣旨である。 一九四〇年代から一九五〇年代半ばの作例における多様な「物質性」の由来を物語る 「胎児のような絵画」 を思い出せば、 が描き出すところとは、「パリの光景」というひとつの固 同題名でもパン生地を捏ねて成形し、 一九四四年書簡で述べら 「精神内部の光景」 明確な形 面は、 をもた

あるとすれば、 いう点である。 とはいえ留意しなければならないのは、 それは努力によって到達される経験ではないのである。 というのも先述のように「apercevoir」が、意識せずとも不意に「みえる、 画家が模索したのが「apercevoir」と形容されるような行為だった、 わかる」ような経験で

#### (五-三) 芸術の力

と決定的に異なっているのはその模倣的かつ 錯 視 的 な画面においてである、ということだった。《都会のと決定的に異なっているのはその模倣的かつ 錯 浸え ちょう みとめられるほどの再現性を備えている。 こうした題名がなかったとしても、これらの画布は、そこにおのずと「砂っぽい地面」や た地面》 またそれがときに満天の星空のようにもみえることを、 本節冒頭で述べたのは、一九四〇~五〇年代のデュビュッフェ絵画のうち、《質感学》がそれ以前 《砂っぽ い地面》 のように、 具体的な 水滴に覆われた路面が、 地面 を描写しうる題名が付された画布をみてみたい。 わたしたちは知っている。 街灯や車のライトに照らされてきらきらと輝く 一都会の濡れた地 あるいは公園の砂場付 の作 面 例

てきたさまざまな地面という卑近な存在を、脈絡なく、しかし実物と見紛うほど精細に描き出した作品群が 近にあるような 細かい砂に覆われたざらざらとした地面を歩いたこともあるだろう。これら各人が過去に経験し 《質感

学》だった。

ビュッフェにとって絵画とは、観者の目を惹きつけ、知覚のあり方を変じ、日常を非日常へと変えるものだったの えられてきた。こうした古典的芸術観において、絵画とはまずもってまるで魔法のように、人々に視覚的錯覚を与えられてきた。こうした古典的芸術観において、絵画とはまずもってまるで魔法のように、人々に視覚的錯覚を与 リシアの画家ゼウクシスの有名な逸話が物語るように、西洋において絵画は詩と並んで、模倣的再現の技として考 学者と画家の芸術観は、まさにこうした点においても共通していたのだった。 である。こうした芸術観は、「芸術家」を「世間離れした」人々とみなしていたベルクソンにも明らかだろう。 が「わたしたちの日常的な生を素晴らしい祝祭へと変貌させる」(強調筆者)ものであると述べている。 探求されていたのも、このような魔法的な力に他ならなかった。じっさい画家は論考『みえる』においても、 える媒体なのである。デュビュッフェが根底においてこうした芸術観に従っていたのだとすれば、その絵画制作で ビュッフェの芸術理念がじつのところきわめて西洋古典的なものであったことをはっきりと物語っている。古代ギ このことは、美術史上捉え難い存在として、ともすれば西洋美術史の流れの周縁に位置づけられてきたデュ デュ

#### むすびにかえて

てベルクソンの名が確認されるのは現在のところたった一例だけであり、しかもそこで哲学者の名前は、否定的にい。理念や作品の具体的着想源を示すような固有名詞を明示することを慎重に避けたデュビュッフェの記述におい 点としながら考察した。ベルクソン哲学はもちろん、画家の着想源となった数多くの事象のうちのひとつに過ぎな 以上、本稿では一九四〇~五〇年代のデュビュッフェ絵画、そこで鍵となっていた物質性を、ベルクソンを参照

よってであると述べたとすれば、論考『跡形』においてデュビュッフェは――これに対抗するかのように― 引かれている。とはいえこのことはむしろ、この画家が哲学者の著作を詳細に読んでいたことを物語っているよう(%) めて言うことのできる言語」、「哲学に最適の表現形式」なのである、と。「言葉よりもそれは豊潤で、それは細かな陰影に富んだ言語であり〔…〕、多くの、変化に富む思考をひとつにまと ているのである。「世界とは無数の層からなるパイ菓子」のように深みをもった存在であり、絵画とはまさにそう れるが、それは深層というよりは表層において」であり、「すべての事象が深みを獲得する」のは、ただ哲学に にも思われる。というのもベルクソンが『変化の知覚』の結論部において、「芸術はわたしたちの知覚を拡げてく した捉え難い世界を探究するものなのだ、と。さらに同論考最終部で画家は、次のようにも語っている。絵画とは(88)

応なしに観者へと作用するような、そうして精神を「なまの物質」と交叉させ、あらゆる「現在」と「未来」をも 学的思考と同様に意識的な努力を必要とするものだろう。とすれば画家が試みたのは、努力を要するまでもなく否 な強度のすべて〔…〕自由の段階のすべてがある」。ここで哲学者が言う「もっとも省察に適した精神」とは、 (9) ベルクソンは次のように述べている。「なまの物質と、もっとも省察に適した精神とのあいだには、 たらすような芸術の実現だったのである。 興味深いことに、記憶を「未来のための、過去と現在の総合」と呼んだ『物質と記憶』第四章最終部において、(%) 記憶の可能的

#### ì

(1) 本稿で参照するベルクソン記述は、『物質と記憶』、『笑い』、『創造的進化』、『変化の知覚』の四点である。既存の諸邦訳が存在 頁数に、またベルクソンによる各著作の頁数はいずれもPUFカドリージュ版に従う。以下の文献を示す際には略号を用いる ビュッフェによる記述は一九六七年、一九九五年にダミッシュによって編纂されたガリマール出版全集(以下*PES.I~IV.*)における するこれらベルクソン著作を含め、引用文はいずれも拙訳とした。 引用中の強調箇所は、 特に断りがない限り原文に従う。なおデュ

九四

PAT: DUBUFFET Jean, Prospectus aux amateurs de tout genre, Paris, Gallimard, 1946

PES.I, II III, et PES.IV: DUBUFFET Jean, Prospectus et tous écrits suivants I, II, III et IV, éd. par DAMISCH Hubert, Paris, Gallimard, 1967 (I, II) et 1995 (III, IV).

*Corr. JD-JP* : DUBUFFET Jean, PAULHAN Jean, *Correspondance de Jean Dubuffet et Jean Paulhan (1944–1968)*, éd. par JAKOBI Marianne et DIEUDONNE Julien, Paris, Gallimard, 2003

MM : BERGSON Henri, Matière et mémoire. Essai sur la relation du corps à l'esprit, Paris, Félix Alcan, 1896

RE: BERGSON Henri, Rive. Essai sur la signification du comique, Paris, Félix Alcan, 1900.

EC: BERGSON Henri, L'évolution créatrice, Paris, Félix Alcan, 1907

PC : BERGSON Henri, « La perception de changement », deux conférences à l'Université d'Oxford en 1911, dans La Pensée et le Mouvant. Essais et conférences, Paris, Félix Alcan, 1934.

- (2) デュビュッフェが死去した一九八五年、ダミッシュは『Entrée en matière』と題した論考を執筆した。「題材」や「素材」を意 2016, pp. 18-22. matière Correspondance 1961-1985, textes 1961-2014, éd. par BERREBI Sophie, Paris, La maison rouge et JRP Ringier Kunstverlag AG. trospective, Saint Paul de Vence, Fondation Maeght, 1985, pp.13-23, modifié et repris dans DAMISCH Huber, DUBUFFET Jean, Entrée en ものだった。とはいえダミッシュが同題名に意図していたのが単に「序論」という意味のみでなかったことは明白だろう。「物質性」、 いう意味をなす慣用句である。じっさいに同論考は当初、奇しくも追悼回顧展となった展覧会カタログの「序文」として執筆された 味する「matière」への「入り口」=「entrée」、という語からなる「Entrée en matière」とは、「導入部、序論 entrée en matière」と 「物質」は、デュビュッフェとその作品を語る鍵なのである。: DAMISCH Hubert, « Entrée en matière », cat. expo,, Jean Dubufet. Ré
- (3) 一九四四年四月一日付デュビュッフェ筆ポーラン宛書簡:*Corr. JD-JP*., p. 66.
- (4) この時期のデュビュッフェによる数少ない現存作品として、セザンヌ風の水浴画やブラック風の静物画が残る。これら一九四〇 cule I, Nouvelle édition, Paris, Minuit, 1993. 年代以前の作品については、 画家の死後刊行された以下の改訂版作品目録第I巻を参照:Catalogue des travaux de Jean Dubuffet, fasci
- 5) 一九四四年五月五日付デュビュッフェ筆ポーラン宛書簡:*Ibid.*, pp. 87-89

- 6 XX" siècle, no.9, 1957, repris dans PES.II, pp. 201-203 (203). 状態suspensに浸かる […] 瞬間」であると述べていた:Dubuffet Jean, « Réponse à l'enquête « A chacun sa réalité » de P. Volboudt ». とえば一九五七年の美術雑誌 じっさい本文でみてゆくように、 『20世紀』での対談において画家は、 画家は一九五〇年代をとおしてこのような「瞬間」に言及してゆく。本稿では触れないが、た 画布上で「現実」が強烈にあらわれるのが、 「画布全体が未決定
- (7) Corr. JD-JP.
- Paris, Jean-Michel Place, 2004, pp.89-104 (96) JAKOBI Marianne, « Nommer la forme et l'informe. La titraison comme genèse dans l'œuvre de Jean Dubuffet », dans Genesis, n° 24,
- (๑) *Ibid.*, pp.95-96
- DUBUFFET Jean et PONGE Francis, Matière et mémoire ou la lithographes à l'école, Paris, Fernand Mourlot, 1945
- et mémoire », dans PONGE Francis, Œuvres complète, tome I, Gallimard, 1999, pp. 939-943 (940) doctorat non-publiée, Paris, l'Université Paris-Nanterre, 2013, p. 116-119; ポンジュにおけるベルクソン解釈に関してはプレイアッド版 pp. 60-79 ; こうしたドラゲによる見解は他の美術史研究者たちによっておおむね賛同されたものとみられ、ジャコビ、バティスト・ ポンジュ全集におけるロベール・メランソンによる以下の注釈を参照:M£LANÇON Robert, « Notes sur *Le Peintre à l'étude –* Matière BRUN Baptiste, De l'homme du commun a` l'art brut ; « mise au pire » du primitivisme dans l'œuvre de Jean Dubuffet (1944-51), Thèse de ブランも以下で同様の見解を示している:JAKOBI Marianne, Jean Dubuffet et la fabrique du titre, Paris, CNRS Éditions, 2006, p. 33 ; amitiés belges. Esquisse pour un parcours bachelardien (1944-1951) », Les Cahiers du musée national d'art moderne, 77, Automne, 2001 しろバシュラール『瞬間の直観』(一九三二年)と呼応するものであると論じている。:DRAGUET Michel, « Jean Dubuffet et ses たとえばミシェル・ドラゲは、デュビュッフェによる物質感の強調された造形制作が「観念主義的な」ベルクソンを批判し、
- (\(\text{\final}\)) DRAGUET, art.cit., p. 62.
- 13 ポーラン、メルロ=ポンティ、ランブールが参加していたこと等を踏まえてみても、デュビュッフェが彼らときわめて近い交友関係 年代、バシュラールはデュビュッフェのアトリエに複数回に渡って訪れていた:DE SOLIER René, « Embarras du beau », dans Dubuffet, culture et subversioni Aix-en-Provence, L'Arc, 1968, pp. 67-73(68); またサルトルが主宰した雑誌『レ・タン・モデルヌ』に デュビュッフェと哲学者たちの実際的関係は、にわかには捉え難い。文筆家ルネ・ド=ソリエによる証言を参照すれば、一九四○

九五

第六百六号

へいる。: MERLEAU- PONTY Maurice, L'Œil et l'Esprit Paris, Gallimard, 1981 (1960), pp. 88-89 の、メルロ=ポンティがこうした描写とともに想定していたのは、一九五八年に発表された絵画シリーズ《質感学》ではなかっただ よる絵画実践を「光を、物質のある種の質感」としてあらわすものと描写している。ランブールによる記述と時期は錯誤するもの にあったことは明らかである。メルロ=ポンティは『眼と精神』において同書のランブールによる一文を引用し、デュビュッフェに

- 2001, pp. 92-123 d'un peintre « ennemi de la culture », La bibliothèque de Jean Dubuffet », dans Les Cahiers du musée national d'art moderne, 77, Automne colloque lors de l'exposition Jean Dubuffet, Paris, Galerie nationale du Jeu de Paume, 1992, pp. 36-42; JAKOBI Marianne, « Les lectures よる以下の書架研究を参考:RAGON Michel, « Jean Dubuffet, sa relation aux écrivains libertaires », dans Jean Dubuffet, conférence et デュビュッフェの読書および同時代作家たちとの交流についてはミシェル・ラゴンによる以下の回想的記述、
- の一点《パリの光景、すべての人が窓際に》をポーランに贈った。本稿では同作を《パリの光景》と記す。 《パリの光景》は一九四四年にデュビュッフェによって制作された五点からなる絵画シリーズである。同年三月、
- Gallimard, 2006, pp. 210-221 Dubuffet, cat.exp., 1960, pp. 15-23, repris sous le titre « Une réalité inchoative », dans PICON Gaëtan, Les lignes de la main, Paris のような形容を用いて自身の実践について語っていたことはうかがえるだろう。たとえば以下を参照:PICON Gaëtan, « Préface » ルやガエタン・ピコン等、この画家に近しい文筆家たちによる批評文には同様の表現が散見される。ここからも、 デュビュッフェが絵画を「胎児のよう」と語った記述はこの書簡の他にはほとんどみつからないものの、ジョルジュ・ランブー 当時画家本人がこ
- (17) 一九七〇年代初頭に〈アウトサイダー・アート〉との英訳語が普及して以降、〈アール・ブリュット〉の語はいわば 究フォーラム発表報告集』、美学会、二〇一六年、一四三~一五四頁。 ル・ブリュット〉の初期構想─一九四○年代~五○年代、ジャン・デュビュッフェの芸術理念」、『第六十六回美学会全国大会若手研 れてきた。語の誕生当初一九四〇年代半ばにおける〈アール・ブリュット〉の初期構想に関しては、以下を参照:小寺里枝「〈アー 「誤解」さ
- Matisse, 1953. 豊富な図版と文筆家ジョルジュ・ランブールによる文章、巻末に掲載された「画家のコメント」からなる書籍 の題名および構成が画家によるものであったことは、以下一九五三年八月七日付デュビュッフェ筆ポーラン宛書簡から明らかとな LIMBOUR Georges, Tableau bon levain a vous de cuire la pa te. L'art brut de Jean Dubuffet, Paris/New York, René Drouin/Pierre

る:*Corr. JD-JP.*, p. 657.

- (2) BERGSON Henri, EC, pp. 18-19.
- et les cubistes », Paris-Journal, 28, 30 novembre 1911 ; METZENGER Jean, « Cubisme et tradition », Paris-Journal, 16 août 1911, p. 5.; た。「絵画には空間がある、つまり絵画は持続のなかに存するものでもある」。: SALMON André, « Bergson et le cubisme », « Bergson ず画家たち自身でもある。たとえば一九一一年、メッツァンジェは『キュビスムと伝統』と題した論考において次のように述べてい たち』と題した論考を発表し、キュビスムの理論をベルクソン哲学と結びつけた。ベルクソンを引用したのは、批評家たちのみなら れ大きな話題となった一九一一年秋、批評家アンドレ・サルモンは雑誌上に『ベルクソンとキュビスム』、『ベルクソンとキュビスト スム絵画は、一九一〇年代初頭以降にベルクソンと関連づけて論じられてきた。たとえば彼らの作品がサロン・ドートンヌで発表さ メッツァンジェやフアン・グリス、フェルナン・レジェ、デュシャン兄弟といった画家たちによって画壇で発表されていったキュビ 一九一〇年代の芸術におけるベルクソン受容についてはマーク・アントリフ、フランソワ・アズーヴィによる以下の研究も参照: 一九○○年代末、デュビュッフェの20歳ほど年長にあたるジョルジュ・ブラックとパブロ・ピカソによって創始され、ジャン・

ANTLIFF Mark, Inventing Bergson: Cultural Politics and the Parisian Avant-Garde, Princeton University Press, 1993; AZOUVI François

리) BERGSON Henri, EC, p. 82.

La Gloire de Bergson, Paris, Gallimard, 2007, pp. 218-234.

- $\mathbb{N}$ ) *Ibid.*, pp. 6-7.
- 数を示す)。 DUBUFFET Jean, « Notes pour les fins-lettrés » (1945), dans PAT. pp.47-99, repris dans PESI, pp. 54-88 以下、
- $^{\"}$  DUBUFFET, PES.I, p. 54.
- $\mathfrak{P}$  BERGSON, EC, pp. 9-10.
- (%) DUBUFFET, PES.I, p. 79.
- =ポンティが一九五〇年代初頭にはベルクソンに対してより慎重な姿勢をみせることとなるように、ベルクソン哲学が彼らの理論に 「必要な手続き」でもあった:AZOUVI, *op.cit.*, p. 319.『行動の知覚』(一九四二年)において明確にベルクソンを批判したメルロ もっともアズーヴィが「サルトルはベルクソンを殺す必要があった」と述べたように、当時の論者たちにとってベルクソン批判

おいてきわめて重要な役割を果たしていたことは言うまでもない。

- MARTER Joan, New Brunswick, Rutgers University Press, 2007, pp. 125-137. による以下を参照。; MINTURN Kent, 'Greenberg Misreading Dubuffet', in Abstract Expressionism/ The International Context, ed.by University of Chicago Press,1986, pp. 91-92. ;こうしたグリーンバーグ解釈が「誤謬」であったことを論じた論文として、ミンターン reprinted in GREENBERG Clement, The collected essays and criticism vol.2. Arrogant Purpose 1945-1949, Chicago and London, The 根拠として長らく当然視されてきた:GREENBERG Clement, 'Jean Dubuffet and French Existentialism', *The Nation*, 13 July, 1946 **| なかでもサルトルとデュビュッフェの関係性に関しては、一九四六年になされたクレメント・グリーンバーグによる批評記事を**
- SARTRE Jean-Paul, L'imaginaire: psychologie phénoménologique de l'imagination, Paris, Gallimard, 1940, p. 18
- Postwar Art and Writings of Jean Dubuffet, New York, Columbia University, Unpublished PhD. dissertation, 2007, pp. 79–123 MINTURN Kent, 'Chapitre Two: Dubuffet's PostWar Portraits: Physiognomic Illegibility, Impossible Exchange' in Contre-Histoire: The ミンターンは以下において、デュビュッフェによる絵画シリーズ《肖像画》をサルトル哲学に反する実践として考察している:
- 5) SARTRE, op. cit., pp. 239–246.
- DUBUFFT Jean, « Empreint », Lettres Nouvelles, no. 48, avril 1958, pp.507-527, repris dans PES.II, pp. 134-153(144)
- (ℜ) *Ibid.*, p. 137
- (☼) DUBUFFET, PES.I, p. 81.
- (5) DUBUFFET, *PES.II*, p. 136.
- (%) *Ibid.*, p. 137
- を下線部でしめす:「物質的現実世界をもっとも仔細に検討する芸術においてほど、芸術家の役割がはっきりとあらわになることは 前より『変化の知覚』のヴァリアントを目にしていた可能性も否定できない。以下、一九一一年講演版と一九三四年著作版の変更点 キュビストや未来派によってじっさいにベルクソン著作が手に取られていたことを踏まえれば、デュビュッフェもまた一九三四年以 考と動くもの』に所収する際、ベルクソンは大きく手直しを加えた。この部分は一九三四年版では変更が加えられた箇所にあたる。 九一一年の講演内容が同時代パリでどれど芸術家たちに享受されていたかは不明であるものの、一九一〇年代初頭以降、 一九一一年時点での『変化の知覚』において。同講演内容は実施直後にオックスフォードで印刷されたが、一九三四年刊行

1911;「その大部分を模倣に捧げる芸術においてほど、芸術家の役割が明確にしめされることはない。つまり絵画のことである」。 près la réalité matérielle, je veux dire la peinture. », BERGSON Henri, « Perception de changement », Oxford, at the Clarendon Press, つまり絵画のことである」。[...] nulle part la fonction de l'artiste n'est aussi apparente que dans celui des arts qui serre de plus

dire la peinture. », BERGSON, PC, p. 150 [...] nulle part la fonction de l'artiste ne se montre aussi clairement que dans celui des arts qui fait la plus large place à l'imitation, je veux

- (33) BERGSON, *EC*, p. 10.
- (ℜ) *Ibid.*, p. 11.
- (4) *Ibid.*, p. 15.
- (4) DUBUFFET, *PES.II*, p. 135.
- (4) Ibid., p. 136
- (43) *Ibid.*
- (4) *Ibid.*, p. 144.
- TEXTUROLOGIES », dans *PES.II*, pp. 126-131(128-129). DUBUFFET Jean, « Notes sur les peintures faites entre 1er septembre et le 31 décembre 1957 : TOPOGRAPHIES,
- <u>46</u> ては、たとえば以下を参考:木村重信「デュビュッフェ」、『「絵画」を超える絵画 面のみならずさまざまな物質の「質感」を意図していたことを鑑みて、「質感学」と訳出した。同作品群に関する日本語の記述とし *Ibid.*, なお画家の造語である「Texturologie テクスチュロロジー」に関してはこれまで「地肌学」と訳されてきたが、 (名画への旅24)』、 講談社、 一九九三年 画家が地
- (47) *Ibid.*
- 48 Jean Dubuffet 1942-1960, Paris, Musée des Arts Décoratifs, du 16 décembre 1960 au 25 février 1961
- 49 DUBUFFET Jean « Apercevoir » (1958), Jean Dubuffet 1942–1960, cat.exp.,1960, pp. 25-27, repris dans PES.II, pp. 61-62
- (S) *Ibid.*, p. 61.
- (5) *Ibid.*, p. 62
- Jean Dubuffet: Paintings 1943–1957, 29th April 23rd May, 1958, London, Arthur Tooth & Sons Gallery. 同展カタログに一部抜粋が

掲載された後、全体が一九六〇年回顧展カタログに掲載された。

- (3) BERGSON, PC, pp. 144-145
- (5) BERGSON, *PC*, p. 150.
- <u>55</u>
- (%) DUBUFFET, PES.II, p. 61.
- (5) BERGSON, MM, p. 231.
- (5) *Ibid.*, p. 233.
- (5) *Ibid.*, p. 234.
- (6) *Ibid.*

 $\widehat{61}$ 

Ibid

- ティエンヌ=ジュール・マーレイや写真家エドワード・マイブリッジらによる連続写真等、複数の着想源を持つものであった。: 派を含め、二〇世紀前半の画家たちによる「動き」への強い関心は、一八九四年に『動きLe mouvement』を刊行した生理学者エ されたとすれば、未来派絵画における鮮やかな色調は、まずもって印象派および新印象派の流れを引き継ぐものでもあり、また未来 に再現したい動作とは、 ボッチョーニが主執筆者となった『未来絵画宣言』(一九一一年)においては以下のように述べられている。「わたしたちが画布 宇宙の活力が定着された瞬間以外の何ものでもない」。もっとも同宣言において「色彩画家の知覚」が称賛
- Didier, Paris/Milano, Centre Pompidou/5 Continents, 2008, pp. 20-41. ; クプカにおけるベルクソン受容に関しては以下を参照: OTTINGER Didier « Cubisme + futurism = cubofuturisme », dans *Le futurisme à Paris : une avant-garde explosive*, dir. OTTINGER Dimension and Futurism: A Politicized Space', The Art Bulletin, Vol. 82, No. 4, 2000, pp. 720-733; AZOUVI, op.cit., 2007, pp.221-222; LEIGHTEN Patricia, The Liberation of Painting: Modernism and Anarchism in Avant-Guerre in Paris, Chicago University Press, Chicago

チョーニを中心とした未来派絵画におけるベルクソン哲学の取り入れについては以下も参照:ANTLIFF Mark, 'The Fourth « Manifeste des peintres futuristes », Les peintres futuriste italiens, cat.exp., Paris, Galerie Bernheim-Jeune, 5-24 février 1912, p. 16.; 🚻

and London, 2013, pp. 163-165 BERGSON, MM, p. 250.

- 6) *Ibid.*, p. 245.
- (5) *Ibid.*, p. 243.
- (6) *Ibid.*, p. 234
- (6) *Ibid.*, p. 236.
- 154-156(156). DUBUFFET Jean, «Topographies, Texturologies» (1959), Les lettres Nouvelles, no.8 (2 me série), 1959, pp.8-10, repris dans PES.II, pp.
- (%) BERGSON, MM, p. 236.
- (7) *Ibid.*
- 71 以下を参照:https://www.cnrtl.fr/definition/apercevoir(最終アクセス:二〇二〇年一〇月二十三日)
- (원) BERGSON, PC, p. 149.
- <del>73</del> empêcher d'apercevoir dans la réalité ce qu'il y a vu lui-même» (1934). qu'il y a aperçu lui-même » (1911); « Le peintre l'a bien isolée ; il l'a si bien fixé sur la toile que, désormais, nous ne pourrons nous Le peintre l'a bien isolée ; il l'a si bien fixé sur la toile que, désormais, nous ne pourrons nous empêcher d'apercevoir dans la réalité ce 一九一一年版に従う(脚注37参照)。この部分は一九三四年『思考と動き』所収版では以下のように変更が加えられている:«
- (4) *Ibid.*, p. 150.
- (5) BERGSON, RE, pp.115-121.; PC, pp. 152-153
- (%) BERGSON, PC, p. 152.
- 77 DUBUBFFET Jean, « Note du peintre », dans LIMBOUR, ob.cit., 1953, pp. 93-95, reprise dans DUBUFFET, PES.II, pp. 74-75(74).
- (%) BERGSON, PC, p. 152
- (\(\mathcal{P}\)) BERGSON, EC, pp. 304-305.
- $(\stackrel{<}{\otimes})$  *Ibid.*, p. 302.
- (₺) *Ibid.*, p. 305
- ⊗) DUBUFFET, PES.I, p. 72.

- Neuchâtel, Baconnière, 1941, pp. 160-178 conception mystique de l'art », dans Henri Bergson : essais et témoignages inédits, recueillis par BEGUIN Albert et THEVENAZ Pierre, ベルクソンによる「神秘的」な「芸術」概念については、たとえば以下を参照:CHRISTOFLOUR Raymond, « Bergson et la
- 四四年夏、ちょうど詩画集『物質と記憶』制作開始間際に書かれたメモであった。: DUBUFFET, PES.III, pp. 239-244. ポーランが生前所持した文書の一点からみつかった記述。タイプ原稿六ページからなるその記述は、書簡記述を踏まえれば一九
- 86 *Idé*に依拠している」(強調箇所原文)。これに対して画家は、以下のように述べて同メモを締め括っていた。「わたしは図像Image んで登場する。デュビュッフェによれば、「ラ・ブリュイエール、そしておそらくはベルクソンも」、思考を分離し固定化する 表現の手段としての言葉をめぐる考察が綴られた同メモの最終部において、「ベルクソン」の名は「ラ・ブリュイエール」と並
- BERGSON, PC, pp. 175-176

を用います〔…〕線と色彩によって、描くのです」: *Ibid.*, p. 244.

- DUBUFFET, « Empreint », PES.II, p. 143.
- 90

89

Ibid., pp. 150-151

- BERGSON, MM, p. 248.
- Ibid., p. 250

こでら・りえ 京都大学大学院文学研究科博士後期課程/美学美術史学)



(図1) ジャン・デュビュッフェ《パリの街並み一すべての人が窓際に Vue de Paris—Tout le monde aux fenêtres》1944年、油彩・画布、89×116 cm、所在不明

(図2) ジャン・デュビュッフェ《フランシス・ポンジュの肖像 *Portrait de Francis Ponge*》1947年、油彩・石膏・厚紙、60×146cm、アムステルダム市立美術館



(図2) 部分





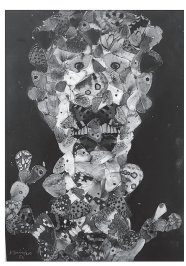
(図3)部分



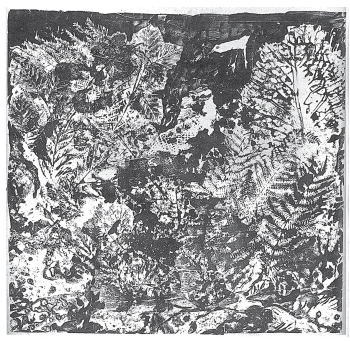
(図3) ジャン・デュビュッフェ《ジョルジュ・ランプール鳥の糞風 George Limbour façon fiente de poulet》1945年、油彩・石礫・石膏・炭・藁・樹脂・繊維板、89×116cm、個人蔵



(図5) ジャン・デュビュッフェ《アポロ・パップの鼻Nez d'Apollo Pap》 1955年、蝶の羽根、 $25 \times 18$  cm、ベルリン、国立版画素描館(シャルフ・ゲルステンベルク・コレクション)



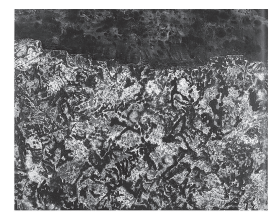
(図4) ジャン・デュビュッフェ《薔薇色の空の風景 Paysage au ciel rose》1955年、蝶の羽根、21×29cm、個人蔵



(図6) ジャン・デュビュッフェ《鳥の いる茂み Feuillages à l'oiseau》 1953年、 単色石版画(〈跡形〉技法)、48×49 cm



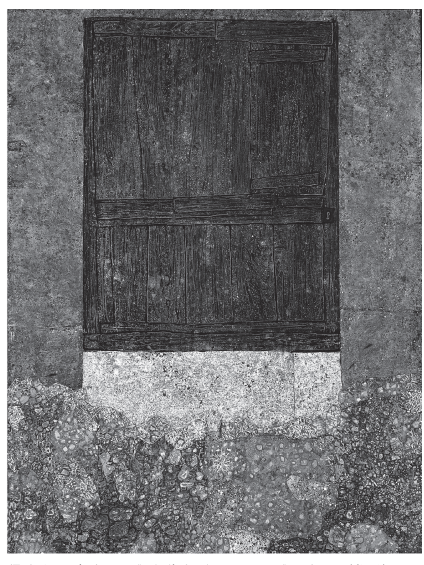
(図7) ジャン・デュビュッフェ 《数多くの存在 Présences nombreuses》 1954年、単色石版画 (〈跡形〉技法)、56×55cm



(図8) ジャン・デュビュッフェ《えんじ色の風景 Paysage cramoisi》 1954年、油彩・画布、 $73 \times 62\,\mathrm{cm}$ 、パリ、デュビュッフェ財団



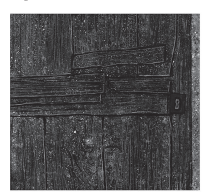
(図9) ジャン・デュビュッフェ《空の荷車と馬 Chars et chevaux célestes》1954年、単色石版画(〈跡形〉技法)、32×48.5 cm



(図 10) ジャン・デュビュッフェ《シバムギのある扉 Porte aux chiendents》 1957年 10月、油彩・画布、189 imes 146 cm、ニューヨーク、グッゲンハイム美術館



(図11) ジャン・デュビュッフェ 《岩石と遺跡 Roc et vestige》 1955年3月、油彩・画布、72×92 cm、個人蔵



(図10) 部分



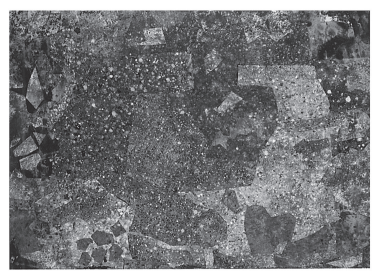
(図12) ジャン・デュビュッフェ《レストレル *ĽEstrel*》 1955年3月、油彩・画布、 114×89cm、個人蔵



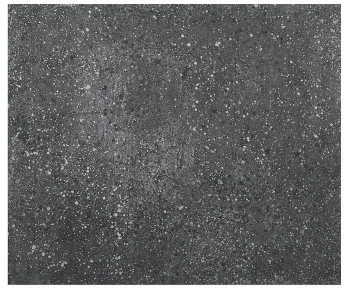
(図10) 部分



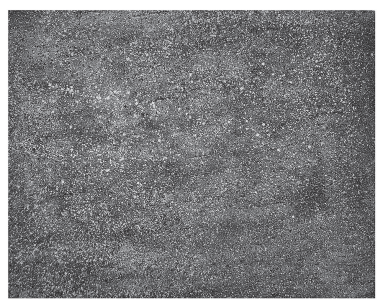
(図13) ジャン・デュビュッフェ《土の組織学 Histologie du sol》1957年10月、油彩・画布 (〈アサンブラージュ〉技法)、 $66.7 \times 92.6\,\mathrm{cm}$ 、バーゼル市立美術館



(図14) ジャン・デュビュッフェ《金色の地形図 (土の永眠) Topographie blonde (Dormition du sol)》 1958年 3月、油彩・画布(〈アサンブラージュ〉技法)、89 ×116cm、個人蔵



(図15) ジャン・デュビュッフェ 《都会の濡れた路面 Chausée urbaine mouillée》 1957年 10月、油彩・画布、81×100cm、個人蔵



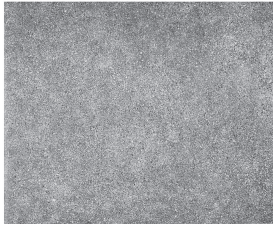
(図 16) ジャン・デュビュッフェ《おびたたしい平穏 Sérénité profuse》 1957年 10月、油彩・ 画布、114×146cm、パリ、国立近代美術館

(図17) ジャン・デュビュッフェ《質 感学XLIX―砂っぽい地面*Texturologie XLIX – Chausée Sablonneuse*》1958年 3月、油彩・画布、97×130cm、個人 議



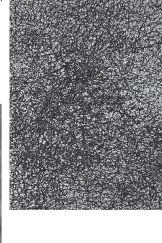


(図 18) ジャン・デュビュッフェ 《質感学XLVI—黄土色の明るさ Texturologie XLVI – aux claret ocrée》 1958年5月、油彩・画布、97× 130cm、パリ、装飾美術館



(図19) ジャン・デュビュッフェ 《質感学LXIII—規範的な地面の生 Texturogie LXIII—La vie exemplaire du sol》 1958年10月、油彩・画布、 130×162cm、ロンドン、テー ト・ブリテン

(図20) ジャン・デュビュッフェ 《質感 学的跡形 Empreinte texturologique (à forme resillé)》 1959年、油彩版画 (〈跡形〉 技法)、 48×43 cm





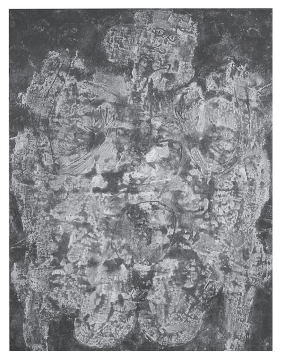
(図23) フランティセック・クプカ《花を摘もうとする女 Femme cueillant des fleurs》 1909~10年、パステル・紙、 $45 \times 39$  cm、パリ、国立近代美術館



(図21) ウンベルト・ボッチョーニ《心的状況 一ゆく者たち *Stati d'animo-Quelli che vanno*》1911年、油彩・画布、70.8×95.9cm、ニューヨーク、グッゲンハイム美術館



(図22) ジャン・メッツァンジェ《自転車に 乗る人 (自転車競技場にて) Le Cycliste (Au vélodrome)》 1912年、油彩・コラージュ・画 布、130.4×97.1 cm、ヴェネツィア、ペギー・ グッゲンハイム・コレクション



(図24) ジャン・デュビュッフェ《ご婦人のからだ―流動的濃縮 Corps de dame – Concentration fluidique》1950年12月、油彩・画 布、116×89 cm、個人蔵

## 【図版出典一覧】

デュビュッフェ作品に関しては、以下の作品目録\*における冊号・作品番号をしめす。カラー図版出典元がある場合には、そちらもしめした。

- \* CTJD.: Catalogue des travaux de Jean Dubuffet, établi par LOREAU Max (fascicule I-XXVIII) et DE TRENTINIAN Armande (fascicule XXIX-XXXVIII), Paris, Jean Jacques Pauvert, Minuit, 1965-1991.
- (図1) CTJD., fasc.I, no. 236.
- (図2) CTJD., fasc.III. no. 154. /発表者撮影 (2018年)
- (図 4) CTID., fasc.X, no. 128.
- (X) 5) CTJD., fasc.IX, no. 1. /Dubuffet, cat.exp. Paris, Musée national d'art moderne, 2001, p. 164.
- (図 6) CTJD., fasc.IX, no. 45.
- (⊠ 7) *CTJD*., fasc.IX, no. 77.
- (図 8) CTJD., fasc.IX, no. 28.
- (図 9) CTJD., fasc.IX, no. 144. / 『ジャン・デュビュッフェ』 展、富山近代美術館、1997年、80頁.
- (図 10) CTJD., fasc.X, no. 102. /Jean Dubuffet Métamorphoses du paysage, cat.exp., Basel, Fondation Beyeler, 2016, p. 125.
- (図11) CTJD., fasc.XI, no. 65. /Dubuffet « Hauts Lieux », Landscapes 1944-1984, cat.exp., Avignon, Palais des Papes, 1994, p. 194.
- (図 12) CTID., fasc.VII, no. 85. /Ibid., p. 484.
- (図13) CTJD., fasc.XIV, no. 84. /cat.exp., Basel, 2016, p. 111.
- (図14) CTJD., fasc.XIV, no. 85. /cat.exp., Avignon, 1994, p. 125.
- (図 15) CTJD., fasc.XIII, no. 99. / cat.exp., Paris, 2001, p. 190.
- (図16) CTJD., fasc.XIII, no. 101. /Ibid., p. 192
- (図 17) CTJD., fasc.XIV, no. 38. /cat.exp., Avignon, 1994, p. 124.
- (図18) CTJD., fasc.XIV, no. 35.
- (図 19) CTJD., fasc.XIV, no. 224. /cat.exp., Paris, 2001, p. 195.
- (図20) CTJD., fasc.XIV, no. 133.
- (図21) Le futurisme à Paris : une avant-garde explosive, dir. OTTINGER Didier, Paris/Milano, Centre Pompidou/5 Continents, 2008, p. 121.
- (図 22) Ibid., p. 195.
- (図23) Ibid., p. 237.
- (図24) CTJD., fasc.VI, no. 117, /cat.exp., Paris, 2001, p. 127.

La peinture comme point de rencontre entre la matière et l'esprit : les réflexions et la pratique artistique de Jean Dubuffet au prisme de la philosophie d'Henri Bergson

par

## Rie Kodera

Doctorante en Esthétique et Histoire de l'art l'Université de Kyoto

Du milieu des années 1940 jusqu'à la fin des années 1950, les œuvres de Jean Dubuffet (1901-85) sont caractérisées par leur matérialité distinctive ; durant cette période, le peintre a expérimenté plusieurs matières picturales telles que du sable fin, du blanc de zinc, ou des bouts de ficelle, et ainsi réalisé des tableaux dont l'épaisseur de l'huile mêlée à d'autres substances ou des grattages sollicitent l'attention des spectateurs. Quel rôle a joué cette matérialité dans l'art de Dubuffet ? Pour répondre à cette question, je propose de faire référence à Henri Bergson, qui considéra l'art des peintres comme une manière de « serrer de plus près la réalité matérielle ». De fait, il se trouve plusieurs écrits du peintre qui font écho à ceux du philosophe. Dans cet article, nous rapprochons les œuvres picturales et graphiques du peintre avec ses écrits tout en les comparant avec ceux de Bergson, entre autres *Matière et mémoire* (1896), *Révolution créatrice* (1907) ou *La Perception du changement* (1911). Nos analyses montrent comment Dubuffet a cherché une perception brute du monde matériel en envisageant, comme Bergson, l'*art* comme une voie de connaissance.